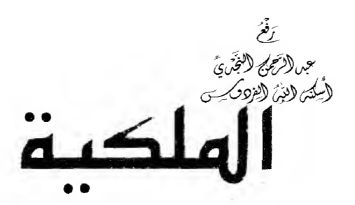


رَفْعُ معب (لرَّحِمْ الْهُجِّنِيُّ رُسِلُنَهُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفُ مِنِّ رُسِلُنَهُ (لِنِيْرُمُ (لِفِرُوفُ مِنِّ



# فى الشريعة الإسلامية مع المقارنة بالشرائع الوضعية معناها \_ أنواعها \_ عناصرها \_ خواصها \_ قبودها

نأليف الأستاذ على الخفيف

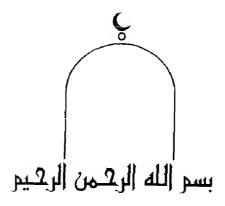
١٤١٦ هـ/ ١٩٩٦م

ملتزم الطبع والنشر ار الفكر العربي

ِ الإدارة : ٩٤ شارع عباس العقاد ـ مدينة نصر

ت : ۲۷۰۲۹۸۴ فاکس : ۲۷۰۲۹۸۹ -

رَفْعُ بعبر (لرَّعِنْ (الْبَخِّنِ يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُرُ (الِفِرُوفُ بِسِ



﴿وَلله مُلْكُ السَّمْـوَاتِ والأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا . . . ﴾

قرأى محريم

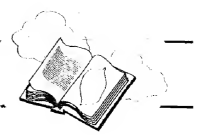
رَفْعُ معِس (لرَّحِمْ اللِّجَنِّ يِّ (لَسِلَنَرُ (لِإِنْ الْفِرْدُ فَرِيْرِ (لُسِلَنَرُ (لِإِنْ لِالْفِرْدُ فَرَيْرِ

<sup>(\*)</sup> الحديد . آية ٧.

رَفْعُ معب (لرَّحِمْ إِلَّهُ ثَلَيْ رَسِلَنَهُ لالنِّهُ (الِفَرُونُ مِنْ رُسِلِنَهُ لالنِّهُ (الِفِرُونُ مِنْ

# رَفْحُ مجس (الرَّحِلي (الْبَجَشِّي (سُرِكْتِرَ) (الِنْرِوْ وَكْرِسَ

## و المحادثة



الحمد لله رب العالمين، وصلاة الله وسلامه على سيدنا محمد إمام المرشدين الهادى إلى الحق المبين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فهذه دراسة لموضوع الملك في الفقه الإسلامي مقارنة بما له في الفقه الوضعي من بحوث وآراء أرجو أن يكون لها بالتقاء الفقهين واجتماعهما فيها أحسن الأثر في تجلية خصائص الملك، وما للفقهين من اتجاهات في تحليله وبيان عناصره وآثاره وتحديد نطاقه وما له من صور وأوضاع اختلفت وتعددت باختلاف البيئات والأوطان والعادات، وبمثل هذه الدراسات المقارنة نرجو أن نهتدي إلى قول الحق في تفهم الملك وتحديد نطاقه، وبيان أغراضه وثمراته. فإن نظام الملك ومايتصل به ذو أثر بالغ في حياة الأمم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، ومن ثم كان سريع التطور والتغير بمرور الزمن وتطور المجتمعات وتغير أساليبها السياسية وآرائها الاجتماعية بسبب ما يتعرض له من صور. وما يفرض عليه من قيود، وما يطلب منه من غايات وأغراض.

ولما كان الملك نوعا من الحقوق كان التعريف به متطلبا أن يسبق بتمهيد في الحق وأقسامه وخصائصه بصفة إجمالية؛ ليتبين موضعه بين الحقوق المختلفة المتعددة الأنواع إذ إن ذلك أوفى بالغرض وأقرب إلى تحقيقه.

#### الحق

استعمل علماء الفقه الإسلامي اسم الحق كثيرا في مواضع مختلفة وفي معان عديدة متمايزة ذات دلالات مختلفة على الرغم من انتظامها في معنى عام يجمعها هو الثبوت. ومع كثرة استعمالهم إياه لم يعنوا ببيان حدوده في مواضع

استعمالاته المختلفة، بل اكتفوا بوضوح معناه اللغوى ودلالتمه عليه ووفائه بجميع استعمالاته في اللغة والعلوم ومخاطبات الناس.

ومعناه في اللغة الأمر المثابت الموجود. وعلى أساسه استعمله الفقها، فأطلقوه على كل ما هو ثابت ثبوتا شرعيا أي بحكم الشارع وإقراره، وكان له بسبب ذلك حمايته سواء أثبت هذا الحق لشخص من الأشخاص أم للك. ولا نبعد الأعيان، كحق الشرب، وسواء أكان هذا الحق بمثلا لاختصاص أم لملك. ولا نبعد إذا ما ذهبنا إلى تعريفه في الفقه الإسلامي مذهبا نستمده من استعمالاتهم إياه. فنعرفه بأنه ما ثببت بإقرار الشارع وأضفي عليه حمايته. وعلى هذا الأساس قالوا من حق فلان أن يفعل كذا، أو أن يتسملك. وهذه العين حق لفلان، ولفلان حق قبل فلان، كما أطلقوه على ماله ضرب من الاختصاص، فأطلقوه على العين فقالوا: هذه الدار أو هذه الشاة حق لفلان، وعلى المنفعة ، فقالوا: سكني هذه الدار أو ركوب هذه الدابة حق لفلان، وعلى المصلحة، فيقالوا: ولاية هذا المال حق لفلان، وحلى المصلحة، فيقالوا: ولاية هذا المال مقولا، وعلى المصلحة مالية كانت أم أدبية.

وكذلك أطلقوه على مرافق العقار، كحق الشرب وحق المسيل وحق التعلى، لما فيها من معنى الاختصاص.

وقد جاء فى تبيين الحقائق «شرح الكنز» للسزيلعي أن الحق ما استحقه الإنسان. وهذا التعريف ظاهر فى أنهم يريدون بالحق ما استحقه الإنسان على وجه يقره الشارع ويحميه فيسمكنه منه ويدفع عنه. وهذا تعريف يجعل الحق فى الفقه الإسلامي قريبا مما عرف به فى الفقه الوضعي إذا ما غضضنا النظر عسما يراه الفقه الغربي فى الحق من أنه لا يكون إلا مالا مع مراعاة احتلاف معناه فى الفقهين.

ومن الفقهاء من أطلق اسم الحق في مقابلة العين ، كالحنفية. ولعل أساس هذا الإطلاق أن ماليس عينا ليس له قيام مستقل وإنما يتميز ويتعين بإضافته إلى غيره واختصاصه به فأطلق عليه اسم الحق مراعاة لهذا الاختصاص، وهذا أساس وصفه عند الحنفية بأنه ليس بمال إذ إن المال في نظرهم لا يكون إلا عينا قيائمة بذاتها. وهذا أساس استعماله في آثار العقود فقالوا : حقوق العقد، ولا يريدون بذلك إلا آثاره من مصالح تضاف إلى طرفيه؛ لاستحقاقهما لها شرعا.

أما الحق في الفقه الوضعي: فقد اختلف معناه باختلاف النظر إليه، فمن نظر إلى موضوعه عرفه: بأنه مصلحة ذات قيمة مالية يحميها القانون لصاحبها. ومن نظر إلى صاحبه عرفه: بأنه قدرة أو سلطة خولها القانون لشخص من الأشخاص في نطاق معين معلوم. ومن راعي النظرين عرفه: بأنه رابطة قانونية تجعل لشخص على سبيل الانفراد والاستئثار ولاية التسلط على شيء أو المطالبة بأداء معين من شخص آخر، وإن شئت قلت: إنه الصلة التي تكون بين طرفين منطوية على مصلحة يحميها المشرع. وبهذا التعريف ننظر إلى الحق نظرة موضوعية واقعية، دون أن نخلط بينه وبين موضوعه أو محله، وأظهرنا ما لطرفي الحق من أهمية.

وهو بهذا النظر لا يتناول إلا الحقوق الثابتة للناس بعضهم قبل بعض بمقتضى القانون، ولا يتناول ما توحيه الأخلاق وآداب السلوك والتقاليد مما لا تتعرض له القوانين، كما لا يتناول ما يسمى فى الفه الوضعى بالمكنة أو الرخصة مما يطلق عليه فقهاء الشريعة اسم الحق فى أساليبهم. وكذلك لا يتناول نوعا آخر من المكنات ذات الاختصاص يراه رجال القانون فى منزلة وسطى بين الرخصة والحق إذ يرونه ادنى من الحق وأعلى من الرخصة، وهو ما يسميه فقهاء الشريعة بحق التملك، وذلك مثل حق الشفيع فى تملك العقار المبيع المشفوع فيه، وحق الشريك فى الدين فى تملك ما يوازى حصته مما استوفاه شريكه الآخر من الدين المشترك بينهما، وحق الوارث فى تملك التركة المستغرقة بالدين عند الحنفية، ولم يكن هذا النوع من الحقوق حقا عند فقهاء الفقه الوضعى؛ لأنه ليس بذى قيمة مالية بدليل عدم جواز التصرف فيه بنقله إلى شخص آخر، وعلى الجملة لا يرى فيه خصائص المال.

على أنه ينبغى أن نشير هنا إلى ما ذهب إليه بعض الفقهاء، مثل «جوسران» وهو أن للحق وظيفة اجتماعية لم يكن وجوده وشرعه إلا لتأديتها، وعليه إذا ما استعمل الحق لمجرد الإضرار بغير صاحبه أو لتحقيق غرض غير مشروع فإنه لا يكون في هذه الحال حقا. وهذا ما يتسق مع ما للنظر إلى الحق على أنه صفة قانونية تستلزم واجبات معينة إذ إن ذلك يستوجب على صاحبه دائما عدم التعسف في استعماله. وأنه ليس إلا أحد طرفي علاقة قانونية يتولد عنها التزامات بالنسبة إليه، كما يتولد عنها حقوق يتطلبها من غيره.

والشريعة الإسلامية لا تنكر هذا النظر ولا هذا التعريف بل تقره وتوثقه، وتعريف الحق بأنه مصلحة ذات قيمة مالية يحميها القانون ينطبق تمام الانطباق على عدد عديد من الحفوق والمصالح المتقومة في الشريعة الإسلامية التي تحميها الشريعة لصاحبها وتسمى فيها باسم الحق في تعبيرات الفقهاء الإسلاميين وفي بيانهم، كحق المستأجر في الانتفاع بالعين المستأجرة، وحق المالك في الانتفاع بما يملك، وحق الموصى له في الانتفاع بالموصى به وغير ذلك من الحيقوق التي تقرها الشريعة وتحميها وتطلق عليها اسم الحق.

وكذلك تعريف بأنه رابطة قانونية بمقتضاها يخول القانون شخصا من الأشخاص على سبيل الاستئثار التسلط على شيء أو اقتضاء أداء معين من شخص آخر. أو تعريفه بأنه صلة بين طرفين تنطوى على مصلحة يحميها الشارع ليس إلا بيانا أشير فيه إلى معنى الحق ومصدره.

ومن المعلوم أن الروابط الشرعية التي تنشأ عنها الحقوق هي موضوع دراسة الشريعتيس، ومن هذا يتبين أن الحق بالمعنى الذي ذهب إليه الفيقة الوضعي لم يخرج عن إطلاقيات الحق واستعمالاته في الفقه الإسلامي، وليس من فرق بين الفقهين في هذا سوى أن الفقه الوضعي قد قبصر استعمال الحق في مجال الالتزام على هذا المعنى الذي يدل على اعتباره مبالا اصطلاحا منيه فييه، بينا أن الفقه الإسلامي لم يكن له هذا الاصطلاح واعتبمه في استعماله اسم الحق وضعه اللغوى ودلالته العامة التي شرحناها من قبل فكان في الفقه الإسلامي أعم منه في الفقه الوضعي (١).

#### أنواع الدقوق:

والحقوق أنواع: حقوق عامة: وحقوق خاصة (٢). والعامة هي التي يحكمها القانون العام، نظرا لتعلقها بحق السيادة، ولذا تكون للفرد قبل الجماعة

<sup>(</sup>١) النظرية العامة للحق ، الدكتور شفيق شحاته ني تعريفه للحق، وحق الملكية، للدكتور الصدة.

<sup>(</sup>Y) ليس لفقهاء الشسريعة مثل هذا النقسيم في الحق، بل يقسمونه نارة إلى حق لله تعالى وإلى حق للعبد وإلى حق يضاف إليهما ولكن اختسصاصه بالله أقوى، ويعبرون عنه بما اجتمع فيه الحقان وكان حق الله فيه غالبا، وإلى حق يضاف إليهما ولكن اختصاصه بالعبد اظهر. ويعبرون عنه بما اجتمع فيه الحقان وكان حق العبد فيه غالبا، وبمثلون للأول بالإيممان وحرمة المرنى ونحوه مما شرعه الله لمصلحة عمامة لا تخص المسرداً بعينه، ويمثلون للثانى بحرمة مال إنسان على غيره وبدينه مما شرع لمصلحة نحاصة ويمثلون للثالث بنحق القذف، عليه ويمثلون للثانى بحرمة مال إنسان على غيره وبدينه مما شرع لمصلحة نحاصة ويمثلون للثالث بنحق القذف، عليه

لاباعتبارها شخصا معبويا، كحقه عليهم في حمايته أو للجماعة قبل الفرد، كحقها في تقييد نشاطه بمايحفظ الأمن، وقد تكون للهيئات العامة المختلفة التي تتكون

ويمثلون للرابع بالقصاص

وتارة يقسمونه إلى حق مجرد وحق غير مجرد

والحق المجرد عندهم ما كان غير متقسور في محله، ومعنى ذلك أنه لا يترسب على تعلقه بمحله أثر قائم لا يزول بالتنازل عنه. بل مرجعه إلى رغبة مالكه ومشسيئته إن رأى الخير في الانتفاع به انتفع وإلا ترك دون أن يترتب على تركمه أو التنازل عنه تغير في حكم مسحله، وذلك كحق المنفعة فإنه في الحقيقة نوع من الولاية اعطيت للشفيع، وهي أن يتملك العقار بعد أن يتملك المشسترى، وملكية المشترى لهذا العقار قبل التنازل عن الشفيعة هي بعينها بعد التنازل عنها، وإذن فبلا تعلق له بالمبيع إلا على هذا الوجه ولا يرى للشفيع فيه حق مستقر يسحد من تصرف المشترى فيه وانتضاعه به، فحاله بعد التنازل عن الشفعة هي حاله قبل التنازل عنها، وكذلك الحال في حق المرور بالنسبة للطريق، وحق الولاية على المال بالنسبة للمال وهكذا ...

وغير المجرد وهو ماله تعلق بجعله تعلق استقرار وذلك بأن يكون لتعلقه أثر أو حكم قائم في محله يزول بالتنازل عنه، مثل حق القصاص فإنه يتعلق برقبة القاتل ودمه، ومع قيامه وتعلقه يكون غير معصوم الدم بالنسبة لولى القصاص، وبالتنازل عن القصاص يصير معصوم الدم، وكذلك حق الاسترقاق له أثر ظاهر في الرقيق، فإذا أعتقه السيد رال هذا الأثر، وحق استمتاع الزوج بزوجته له في الزوجة أثر يسلبها بعض حريتها، فإذا زال بالطلاق ردت إليها حريتها كاملة، وحق انتفاع الموصى له بالعين الموصى بمنفعتها فإن ملك الرقبة عند قيام هذا الحق ملك مقيد بقيود روعى فيها حق الموصى له فلا يتصرف مالكها بالبيع مثلا إلا للموصى له وبعد التنازل عنه ترتفع هذه القيود. والحق بهذا المعنى لا يكون إلا مصلحة وقد تكون هذه المصلحة أمرا اعتباريا لا وجود له إلا افتراضا بفرض الشارع وحكمه، كحق الشفعة وحق الحضائة، وقد يكون أمرا ذا وجود خارجي ظاهر، كحق السكنى وحق المرور، وليكونه مصلحة أو منفعة لم يكن من المال يجز بيعه استقبلالا، أما بيعه تبعا لما يتعلق به من الأموال فجائز كحق المرور وحق المسيل، ذلك ما يلهم إليه الحفية.

ويلاحظ أن ما كان من الحقوق غير مجرد صح إسقاطه نظير مال عندهم، كحق القصاص وحق الانتفاع النابت للموصى له في العين الموصى بمستفعتها فيجب دفع المال المبذول لصساحب الحق نظير إسقاطه ولكن لا على معنى المعاوضة بين الحق والمال المبذول ولكن على معنى بذل المال لحمله على إسقاط الحق، كما يبذل المال من المدعى عليه للمدعى فداء عن اليمين إذا طلبها، وقال صاحب الكافى: إن جواز ذلك مبنى على أن ملكية هذه الحقوق تشبه ملكية الاعيان أو ملكية المنافع بالعقد فجاز لذلك أن تقوم بالعقد بين صاحب الحق ومن النزم له بالمال، كما جاز أن تقوم المنفعة بعقد الإجازة، ولم يجوز الحنفية إسقاط الحقوق المجردة نظير مال، كحق المنفعة وحق الأجل في الدين لعدم استقرارها في محلها، وذلك بناء على أن بذل المال في ذلك بعد رشوة وهي حرام.

وذهب بعض المائكية إلى أن الحق إن أطلق على حق أو على منعفة كان من المال وكان محلا للمعاوضة وإن استعمل فيما أباحه الشارع للناس من مصالح وكل الانتفاع بها أو التمسك بها أو تركها إلى رغبتهم لم يعد من المال، كحق الخيار وحق الحضانة وحق التطليق مما جعل مرجعه إلى إرادة صاحبه ومشيئته سواء أجاز إسقاطه بالمال كحق الزوج في الاستمتاع يزوجته وحق الشفعة على رأى لهم وحق القصاص أم لم يجز، ذلك لأن المال إنما وجب في هذه الحال ولزم لحمل صاحب الحق على إسقاطه لا عوضاً عن الحق نفسه إذ ليس له قيمة مالية يستحق عنها عوض مالى، وإن استعمل فيما يوفي بالمال وينول إليه كان مالا، كحق الدين وصلح حينئذ لأن يكون محلا للتعامل.

منها الدولة لبعضها قبل بعضها الآخر، كحق أية هيئة حكومية قبل هيئة أخرى فى أن تمكنها من أن تقوم بمهمتها فى محيط ولايتها، كما تكون لدولة قبل دولة أخرى بما لا ينظمه القانون الخاص، كحق دولة قبل دولة تجاورها فى عدم الاعتداء على أمنها أو فى عدم مجاوزة حدودها.

والخاصة: هي التي تكون للأفراد لبعضهم قبل بعضهم الآخر، وقد تكون بين الفرد والدولة باعتبارها شخصاً معنوياً، فهي تقوم بين الأشخاص باعتبارهم أشخاصا عاديين ويحكمها القانون الخاص.

### وتنقسم الحقوق الخاصة ثلاثة أقسام:

حقوق الشخصية، وحقوق الأسرة، والحقوق المالية.

الحقوق الشخصية: تتمثل في الحريات العامة التي كفلتها الدساتير لجميع الأفراد وطنيين وأجانب على السواء، كحرية التنقل وحرية الاجتماع وحرية الرأى وحرمة المسكن، وهي تلازم الإنسان من ولادته إلى وفاته، وانتقاصها يعد انتقاصاً من الشخصية، ويتمتع بها الفرد بإزاء الدولة، كما يتمتع بها بإزاء غيره من الأفراد، ومن ثم تسمى حقوقاً عامة أيضاً، ومن ذلك يرى أنها تنظم علاقة الشخص بغيره من الناس وعلاقته بالدولة كذلك في دائرتها الخاصة بها. فإذا قرر الدستور أن للمنازل حرمة كان من حق الشخص أن يدفع اعتداء السلطة العامة على مسكنه، وأن يمنع كذلك اعتداء غيره من الناس عليه إذا شاء كل منهما دخوله بغيس مبرر قانوني.

وهذا النوع من الحقوق لا يقوم بالمال ولا يقبل التعامل به أو التنازل عنه ولانقله من شخص إلى آخر ولكن الأعتداء عليه يولد التزاما بالتعويض يلتزم به

أما الشافعية والحنابلة فيعدونه مالا إن أريد به عين أو منفعة من منافع الأعيان. أما إذا أريد به غير ذلك
 فإنه قد يكون مالا ، كمحق الدين وقد لا يكون مالا، كمحق الحضائة.

هذا رأى فقهاء الشريعة في قسمة الحق. أما رجال القانون فقد رأيت أنهم يقسمون الحق قسمين : حق مالى وحق غيسو مالى، والحق المالى هو الحق الشخسصى، ويعد عندهم مالاً، كما علمت أن الحق المعنوى يصير ماليها إذا صار محلا للتعامل وقام عليه نظام معاملة مالية بين الأفراد، وأسساس ذلك هو المعرف كما أشرنا إلى هذا.

المعتدى، عوضاً عن الحق المالي الذي ضاع بسبب الاعتداء ووقوع الضرر منه سواء أكان أدبيا أم ماديًا.

أما حقوق الأسرة: فهى الحقوق التى تنظم العلاقات التى تنشأ عن رابطة الزوجية أو القرابة، وهى الروابط بين الزوجين وبين ذوى القربى بعضهم مع بعض. وهذه الروابط ليست ذات قيمة مالية وليست إلا سلطات لبعض أفراد الأسرة على بعضها الآخر، كسلطة الوالد على أولاده، والزوج على زوجه.

ويوجد من الحقوق التي تترتب على رابطة الزوجية أو القرابة ما يعد حقوقاً مالية، كحق النفيقة وحق الإرث، ولمخالفة هذا النوع لسائر حقوق الأسرة في تقومه دونها عُدَّ من الحقوق المالية ولم يعتبر من حقوق الأسرة.

أما الحقوق المالية: فهى الحقوق التى تقوم بالمال<sup>(١)</sup> فيكون محلها مالا أو مقومًا بالمال وتنظم العلاقات المالية بين الشخص وغيره وتتميز عن سائر الحقوق

<sup>(</sup>۱) المال فى نظر القانون هو كل ما ينتفع به وأمكن أن يكون محلا لحق من الحقوق الشخصية أو العينية أو كل ماله قيمة اقتصادية ومنه تتألف الثروة، وتشبت المالية للأشياء إذا كانت مملوكة أو قابسلة لأن تملك فما لا يقبل الملكية كالصحة والشرف والهواء فى الجو والماء فى البحر والشمس والنجوم وغيسرها من الأشياء لا يعد مالا وإن كانت ضرورية أو نافعة فى الحياة. ومن ذلك يتبين أن الشىء أعم من المال.

أما ما ينتفع به أو يكون صالحا لأن ينتفع به ويصلح أن يكون موضوعا للحقوق فإنه يعد من المال وإن لم يكن مملوكا فعلا سواء أكان مادة أم كان معنى من المعانى، فالأسماك في البحار والفلزات في معادنها تعد من الأموال وإن لم يكن لها مالك، وذلك لصلاحيتها لأن تكون مملوكة ومنتفعا بها، والابتكارات الفنية والعلمية والصناعية، كحق الملكية الفنيسة وحق الملكية الصناعية تعد أموالا أيضا مجريان العرف بالانتيفاع بها وصلاحيتها لأن تكون ملكا لصاحبها وإن لم تكن مادة ، وعلى ذلك كان المال في عرف القانون مناولا كل ما هو عنصر من عناصر الثروة، كالعقارات والمنقولات والديون والمنافع والحقوق وغير ذلك من الاثنياء التي تصلح أن تكون موضوعا لحق مالى:

ومن رجال القانون من ذهب إلى أن المال ما كان مملوكا وأن الشيء لا يعد مالا إلا إذا دخل في ملك شخص من الأشخاص وعلى ذلك عرف المال بأنه ما امتملكه الإنسان فعلا وأصبح جزءا من ثروته، «شرح قانون الملكية العقارية لزهدى يكن، ص ٣»، وهذا خلاف مرده إلى الاصطلاح فيمايسمي مالا.

والشيء في الحقيقة ليس إلا متحلا للحق المالي ، وليس هو ذات الحق سواء أكبان الشيء مناديا أم غيرمنادي، وذلك لما هو معروف من أن الحقلوق إما التزامات بين الأفيراد إن كانت شخصية وإما سلطات تنصب على الأشياء إن كانت غير شخصية سواء أكانت عينية أم معنوية، وهذا لا يتعارض مع ما سيأتي بيانه من أن الحق المالي مما يطلق عليه اسم الشيء إذ هو شيء بالنظر إلى ذاته وإن كان محله شيئا من الأشياء.

أما المال عند فــقهاء الشريعــة فهو أخص منه عند رجــال القانون ذلك أنه عند الحنــفية مــا أمكن حيــازته وإحرازه والانتفاع به انتفاعا عاديًا جائزًا في غير حالات الضرورة، ولذا لا يكون المال عندهم إلا عينا =

من الأعياد - أى مادة لسها حيز - ولا تعد المنافع ولا الحقسوق عندهم من الأموال، وكان الدين في نظرهم ليس بمال وإن قالوا إنه مال حكما أى له حكم المال، وكذلك الميسة ليست بمال؛ إذ ليس الانتفاع بها جائزاً في غير حال الضرورة، وقالوا إن حبة الأرز أوحية البر ليست بمال لأن الانتفاع بها إن حابث ليس عاديا، وعلى ذلك لاتكون الملكية الأدبية التي يقرها الفقه الوضعي من المال، وكذلك ما في معناها، كالملكية الصناعية، ومن تعريفهم له أيضا قولهم إن المال ما يميل إليه الطبع وأمكن ادخاره لوقت الحاجة ولا يكاد يختلف عن سابقه تعريفهم له أيضا قولهم إن المال ما يميل إليه الطبع وأمكن ادخاره لوقت الحاجة ولا يكاد يختلف عن سابقه المالية المالي

ذلك رأى الحنفية في المال، وخالفهم جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة فلم يشترطوا في المال ال يكون مادة يمكن حيازتها حيازة حسية بل اكتنفوا بأن يكون في مكنة صاحبه التسلط عليه ومنعه عن غيره ولو بحيازة مصدره. ولذا كانت المنافع عندهم أموالا، لانها تمنع بحيازة مصادرها ويتحقق الانتفاع بالاستيلاء على تلك المصادر، ولذا فإن المال قد يكون عينًا وقد يكون غير عين كالمنافع، وقالوا إن من الحقوق أيضاً ما يعد مالا إذا ما جرى التعامل به وأصبح ذا قيمة مالية؛ لأنه لايعدو أن يعدد من المنافع، وإذا ما وقفنا عدد ذلك كان المال في الفقه الوضعي أعم وأشمل منه في الشريعة. فنشاط الإنسان في عدمله وفي حباته الاقتصادية يعد ذا قيمة مالية في الفقه الوضعي، ومن ثم عد مالا فيه، ولا يتناوله اسم المال في الشريعة عند الحنفية.

ومن الفقهاء من صرح بأن المالية ليست إلا صفة للأشياء بناء على تحول الناس واتخاذهم إياها مالا ومحلا لتبعاملهم، وذلك لا يكون إلا إذا دعتهم حاجتهم إلى ذلك فمالت إليه طباعهم وكان في الإمكان التسلط عليه والاستئثار به ومنعه من الناس، وليس يلزم لذلك أن يكون مادة تدخر لوقت الحاجة بل يكفى أن يكون الحصول عليها ميسوراً عند الحاجة إليه غير مستعذر وذلك متحقق في المنافع وفي كثير من الحقوق فإذا ما تحقق ذلك فيها عُدَّت من الأموال بناء على عرف الناس وتعاملهم، وهذا رأى وجيه يتفق مع ما صار إليه التعامل في هذا العصر، إذ قد انتهى الأمر فيه إلى اعتبار ذلك الورق المسمى "بالبنك نوت" مالا حل محل النقود ذهبية وفضية، فإذا ما انتهينا إلى هذا الرأى بناء على أن العرف في الشريعة له اعتباره ما دام انه لايعارض نصا ولا يتصادم مع أصل من أصول الدين رأينا أن الخلاف بين الفقهين أن معنى المال يتلاشى أو كاد.

وفى هذا المقام يحسن أن نوضح الصلة بين المال والشيء والعين والمنفعة والحقوة نظرا لاستغمال الفقهاء هذه الأسماء وتعرضهم لـهاعند بيان مـعنى المال والكلام عن المالية حـتى يتجنب الالتبـاس بينها وتستضح معانيها، وقد ذكرنا فيما سبق معنى المال والحق فى الفقهين وبينا ما بينهما من خلاف فيهما.

أما الشيء فقد ذكر في المصباح أنه عبارة عن كل موجود حسا، كالأجسام أو حكما ، كالأقوال ، إذ لا وجود للأقوال إلا عند سماعها. ومن العلماء من ذهب إلى أن الشيء هو كل ما يصح أن يعلم ويخبر عنه، وعلى ذلك يطلق على الموجود وعلى المعدوم وهو بهذا المعنى أعـم من سابقه إذ إنه يتناول ما لا وجود له حكما. ومن العلـماء من ذهب إلى أنه لا يطلق على الموجود حسسا، وعلى أية حسال، فإنه يكون أعم من المال في جميع إطلاقاته.

ويستعمل رجال القانون اسم الشيء في كل مالا يعد شخصا نما له كيان مستقل مادى يجعله صالحا لان يكون محلا لحقوق الاشخاص، فأجزاء الجسم واعضاؤه ما دامت غير منفصلة عنه لا تعد من الاشياء ولكن إذا انفصلت عنه واصبح لها كيان مستقل ذاتي أمكن أن تعد من الأشياء، ويقتضي هذا البيان أن الشيء لايكون إلا ماديا، وهذا اصطلاح لم يكتب له الدوام فقد اتسع بعض الشيء حتى صار يطلق اسم الشيء في كل ماله كيان ذاتي مستقل سواء أكان ماديا يدرك بالحس أم معنويا لا يدرك إلا بالشعور كأفكار المؤلفين وابتكارات المخترعين وغير ذلك من الحقوق المعنوية وعلى هذا يكون أعم من العين كما سيتبين مما يأتي الحسن كبيرة، ص ١٠١، من المدخل وهذا الإطلاق أخص في المعنى من الإطلاق الأول المنقبول من المصاح لعدم صلاحيته لإطلاقه على الأشخاص.

الآخرى بأنها تقبل التنازل كما تقبل الانتقال من شخص إلى آخر، فصلحت لأن تكون محلا للتعامل، وأمكن لذلك الحبجز عليها إذا لم يمنع من ذلك كله قانون، ومن هذه الحقوق يتكون العنصر الإيجابي للذمة وقد يكون محلها مادة وقد يكون غير مادة.

وهي إما حقوق عينية، وإما حقوق شخصية، وإما حقوق معنوية :

فالحقوق الشخصية : هى الالتزامات التى تقوم بين الأفراد، وهى عبارة عن الحقوق التى تقوم بين شخصين معينين أو أكثر، ومحلها قيام المدين بعمل إيجابى أو سلبى مطلوب منه، مثل إقامة بناء أو نقل بضاعة أو امتناع عن إقامة حائط أو رفعه، ومن هذا النوع قيام المملك بنقل ملكية شيء إلى غيره، كما في العقود الناقلة للملكية.

اما اسم العين فإنه لا يطلق إلا على ماله وجود حسى (مستقل) من كل ماله حيز من الفراغ، كالأجسام، وعلى ذلك فهو أعم من المال وأخص من الشيء إذا راعينا المعنى الأخير إذ يطلق على الأشخاص ولا يطلق على المسجود عليها اسم الشيء، وكذلك إذا راعينا المعنى الأول المنقول من المصباح إذ إن الشيء يطلق على المسوجود حكما كالأقوال ولا يطلق عليها اسم عين، أما إذا راعينا المعنى الشانى فإن الصلة بينهما تكون العموم والخصوص المطلق إذ يطلق الشيء على ما ليس عيناً كأفكار المؤلفين واختراعات المخترعين في حين أن كل عين شيء. وللمالكية استعمال في العين فيريدون بالعين الذهب والقضة وهو معنى لغوى لهذه الكلمة.

وأما المنفعة فهى اسم من النفع ضد الضرر، والنفع هو الخير من كل ما يتوصل به الإنسان إلى مطلوبه، ولا يستعمل الفقهاء هذا الاسم فى الفقهين إلا في مايطلب من الأعيان أو الأعمال فى سد الحاجات وكسب الطيبات من الرغبات والملذات. ومن ثم كانت المنفعة صفة من الصفات التي ليس لها قيام فى ذاتها ولكنها تقوم بغيرها نما يستعان به فى الوصول إلى الخير عينا كان أم عملا من الأعمال. وقد جاء فى هذا المعنى قوله تعالى : ﴿قُلُ لَن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم ﴾ وجاء فى بعض الأثار : لن ينفعك إلا عملك، ويلاحظ أن النفع أو المنفعة عندما يكون من عمل من الأعمال فإنه يكون قد صدر من صاحب العمل وهو عين من الأعيان؛ ولذا كان من المكن أن تقصر المنافع على الأعيان واعتبارها صفة لا تقوم إلا بها ولا تعد حين من الأعيان والقياء وذلك مثل السكنى يطلب من الدور والركوب يطلب من الدواب والسيارات واللبس يطلب من الدواب والسيارات واللبس

والمنافع لا تعد من الأموال عند الحنفية بناء على ما بينا من قبيل ولا يكون لها قيمة إلا في عقود الإجارة وما في معناها، أما عند غير الحنفية فيقد ذكرنا أنها تعد من الأموال، وقد بينا فيما تقيدم أن كل ما جعل محللا للتسعامل والمعاوضة عبد من المال وما لم يجمعل محللا لذلك لا يعد منه فسظل الاشجار والجدر والاستظلال بها لم يتخذه الناس محلا للتعامل فلم يكن معدودا من المال ولم يكن له قيمة مالية وعلى هذا كان من المنافع ما يعد مالا كالسكني والركوب والخدمة وإصلاح الآلات وكان منها ما لا يعد مالا كالانتفاع بضوء الشمس ودفيئها وبهواء الجو والاستئناس بجوار الجار ونحو ذلك، هذا ولسم تخرج المنافع عن أن تعد من الأشياء ، لما لها من وجود ظاهر الاثر ولكنها لا تعد من الأعيان كما بينا.

والحق الشخصى: بحسب طبيعته سلطة أو ولاية تثبت لشخص على شخص آخير ويسمى صاحبها بالدائن، ويسمى الشخص الآخر بالمدين، وهذه السلطة تجعل للدائن حق مطالبة المدين بإعطاء شيء أو بعسمل شيء أو بالامتناع عن شيء، ومن ثم لم يكن لصاحب الحق الشخصى أن يباشره ويستوفيه إلا بواسطة المدين، ولذا كان له ثلاثة عناصر: صاحب الحق ومحل الحق ومن عليه الحق.

أما الحمقوق المعنوية: فيهى التى ترد وتنصب على أشيباء معنوية لا تدرك بحاسة من الحواس وإنما تدرك بالعقل والفكر؛ كالأفكار والاختراعات، ولذا كان الحق المعنوى سلطة على شيء غير مادى هو ثمرة فكر صاحب الحق أو خياله أو نشاطه: كحق المؤلف فيما ابتدعه من أفكار علمية وحق الفنان في مبتكراته الفنية، وحق المخترع في مخترعاته الصناعية وهكذا.

وهذا الحق يعد فسرعا خاص من الملكية، إذ إنه كما تقدم عبارة عن سلطة تنصب على شيء ويخول صاحبه حق الاستغلال والتصرف، وإن كسان بحكم طبيعته لا يقبل الاستئثار ولا يصح أن يكون مؤبدا ويرى أن محله غير مادى.

أما الحقوق العينية: فهى تلك الحقوق التى تنصب على شيء معين بالذات والشخص. والأصل فيها أن صاحبها يستطيع أن يباشرها بدون وساطة أحد. ولذا لا يُرى لها إلا عنصران؛ صاحب الحق ومحل الحق، وبهذا تتميز الحقوق العينية من الحقوق الشخصية كل التميز. فمحل الحق العيني هو الشيء الذي يكون لصاحب الحق أن يستعمله أو يستغله أو يتصرف فيه. أما محل الحق الشخصي فهو كما سبق بيانه عمل يقوم به الملتزم أو الطرف الآخر في العلاقة القانونية، وليس لتنوع الأعمال نهاية، وإن أمكن قسمتها قسمين؛ أعمال إيجابية، كإقامة بناء وأعمال سلبية، كالامتناع عن تعلية جدار ونحو ذلك.

أما الحقوق العينية فهى حقوق محصورة بمقتضى القانون وفى الزيادة ما نص عليه منها فى القانون خلاف بين رجال القانون، فلمنهم من يرى وجوب الوقوف عندما جاء به القانون، ومنهم من يرى جواز إحداث حقوق جديدة لم ترد فى القانون.

وأهم الحقوق العينية: هو حق الملكية الذي سندرسه في هذا الكتاب.

ومما سبق يتبين أن الفرق بين هذين النوعين من الحقوق يظهر في ناحيتين:

أولاهما: أن الحق العيني بجميع انواعه سلطة يختلف مداها ومقتضاها
باختلاف طبيعة الحق، وتنصب مباشرة على عين معينة بالذات دون حاجة إلى
توسط شخص آخر، في حين أن الحق الشخصي ليس إلا رابطة أو التزاما قائما
بين طرفين.

ثانيتهما: أن محل الحق العينى مال معين مادى، ومحل الحق الشخصى فعل خارجى أو فعل نفسى، أى امتناع عن عمل، يمكن تقويم كل منهما بالمال، ومن هنا كان الأصل فى الحق العينى الأصلى أن يكون دائما غير مؤقت بمدة؛ لأنه متعلق بعين معينة لاصق بها باق بيقائها. أما الحق الشخصى فعلى خلاف ذلك إذ إن وضعه وتعلقه بمحله يقتضى أن يكون مؤقتا؛ لأنه متعلق بالأشخاص وأفعالهم، ووجودهم مؤقت.

هذه كلمة مجملة في بيان الحق وأنواعه لدى فقهاء القانون، وإنه ليرى أن قسمته هذه القسمة لم تخرج عن أن تكون قسمة مستمدة من طبيعته ووضعه، وكانت لذلك قسمة بيانية تكشف عن حقيقة الحق وأوصاف وخصائصه، وكانت لذلك بمنأى عن الخلاف فيها، وليس يسع أى باحث أو فقيه إلا التسليم بها وبأن الحق في واقعه وحقيقته يتنوع هذه الأنواع سواء أجعل هذا التقسيم محلا للبحث والبيان والتدوين أم لا، ومن ثم فإن الفقه الإسلامي لا يتنكر لهذه القسمة وإن لم يولها عناية أوجبت الإشارة إليها فيه.

وإذا كان الفقه الإسلامي لم يشر إلى هذه الأنواع، ولم يعرض لهذه المسمة فإنه مع ذلك قد عرف هذه الأنواع بأسماء أخرى، ولم يغفل بيان أحكامها غير مجموعة تحت عنوان واحد في مواضع متفرقة حيث عرض لبيان أسبابها، وكان له في الحق قسمة أخرى نظر فيها، أي ما للحق من ارتباط بما يعني به من حيث إنه شريعة وضعت لتنظيم الصلات بين العبد وربه، وبين العبد وأمثاله من الناس، فقسم الحق إلى حق لله وحق للعبد وحق مشترك بينهما وغير ذلك من القسمات الخاصة به الكاشفة عن جوانب أخرى من جوانب الحق لم يعن الفقه الوضعي بها؛ لعدم حاجته إليها.

#### خصائص الحق العينس :

للحق العيني خماصتان يتمتع بهما صماحبه دون صاحب الحق الشخصي. ومردهما إلى ما بين الحقين من اختلاف في مضمون كل منهما.

أولاهما محق التتبع: وذلك ما يستلزمه مضمونه فإنه إذ كان سلطة لصاحبه تنصب مباشرة على شيء معين بالذات غير متوقفة على وساطة شخص آخر ولامتقيدة بإرادته فإن هذه السلطة تثبت عليه لصاحبه في أي يد كان ذلك الشيء وتتبعه أين كان وتقوم عليه ضد كل من يحوزه.

وهذا ما لا وجود له فى الحق الشخصى إذ إن مصمونه مطالبة مدين بعمل ولا ينصب على شىء مملوك للمدين ولا يتعلق إلا بندمته وهى لازمة له. ومن ثم لا يستبطيع صاحبه أن يتبع بناء عملى مقتضاه ما يتصمرف فيه المدين من أمواله فيخرجه من يده إلى يد أخرى.

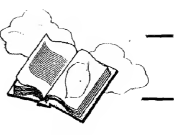
ثانيتهما حق الأولوية: ذلك أن طبيعته باعتباره سلطة تنصب مباشرة على شيء معين بالذات أن يكون صاحبه في مأمن من مزاحمة الدائنين أصحاب الحقوق الشخصية في حدود مضمون حقه. وذلك حين يطلبون وفاء حقوقهم من ذلك الشيء أومن ثمنه ، وهذا لأن حقه لازم للشيء المنصب عليه لاصق به، فلا ينزع منه ومن ثم يتقدم صاحب الحق العيني بحقه عليهم، فالمرتهن يتقدم على غيره من الدائنين في الوفاء، لأنه صاحب حق عيني على العين المرهونة التي يراد منها الوفاء.

هذا وليس لصاحب الحق الشخصى أفضلية على غيره من أصحاب الحقوق الشخصية في الوفاء فهم جميعا سوأء مهما اختلفت أوقات نشوء حقهم.

والفقه الإسلامي يعرف هاتين الخاصنين لبعض الحقوق، فلمالك العين فيه أن يتتبعلها حيث توجد وفي يد أي حائز لها؛ وذلك لتعلق حقه بها وهو ملكه لها فيدعيها ويخاصم كل من له يد عليها ويطلب تسليمها إليه. أما الدائن فليس يتعلق دينه إلا بذمة مدينه، ومن ثم لم يكن له أن يتبع عينا لمدينه أخرجها من يده إلى يد شمخص آخر بعقد تمليك إذ ليس لحقه تعلق بها، وكذلك للمرتهن في الفقه

الإسلامي حق الأولوية بالنسبة للدائنين الآخرين على الوضع الذي شرحناه آنفا بالنسبة إلى الفقه الوضعي؛ وذلك لتعلق حقه بالعين المرهونة. ولسنا الآن بصدد دراسة الحق وأنواعه وبيان أحكامه حتى نتصدى لبيان هاتين الخاصتين في الفقه الإسلامي، ولمن تشبت من أصحاب الحقوق، وإنما أردنا فقط أن ننبه إلى وجود اتفاق بين الفقهين في الجملة من حيث ثبوت هاتين الخاصتين لبعض الحقوق دون بعضها الآخر في الفقه الإسلامي وإن لم يسم ما تثبت له حقا عينيا وما لم تثبت له حقاً شخصياً.

## خ ا ¢ حق الهلكية (۱) ـ الهلك



علمنا فيما سبق أن من الأشياء ما تثبت له صفة المالية فيعد مالا، ومنها مالا تشبت له هذه الصفة، وعرفنا أن هذه الصفة إنماتشبت للشيء بتمول الناس له واتخاذهم إياه مالا يتعاملون به، وليس يتحقق ذلك إلا إذا تحققت فيه حيازة واختصاص، لأن ذلك ما يقوم عليه التعامل والتمول، فما حيز منه كان مملوكا، وما لم يحز منه كان مالا مباحًا غير مملوك؛ لأن أساس الملك الاختصاص والمنع والتعامل. والمباح لا يتصنور فيه التعامل بين الناس؛ لأنه للجميع فيلا يمنع ولا يعطى، وهذه الحيازة أو هذا الاختصاص هو ما انتهى الأمر فيه إلى أن عبر عنه بالملك أو بالملكية في لسان الفقهاء من الباحثين في الفقه الإسلامي والفقه الوضعي، فكانت الملكية أو الملك الشما لهذه الحيازة أو لهذا الاختصاص في التعبير العام، وكان من آثار ذلك اتجاه الفقهاء والقانونيسين إلى التعريف بالملك والملكية وتحديد دلالته ليكون ظاهر المعنى بين الحدود لا يلتبس بغيره بما له به شبه.

وفى بيان ذلك اختلف نظر فنهاء الشريعة، فمنهم من نظر إلى واقع هذا المعنى ومنشئه، ومنهم من نظر إليه وصف أو حكماً أقره الشارع، ورتب عليه آثاراً ونتائج تلزمه ولا تتخلف عنه، وجعل له مع ذلك صفة الإلزام فكان على الناس أن يسلموا به وألا يقفوا منه موقف المعارضة، وذلك ما استوجب له الإقرار من الشارع أو الوجود في نظر الشارع فضلا عن وجوده الواقعي.

فمن نظر إليه من الفقهاء النظرة الأولى عرفه، بأنه الاختصاص الحاجز، ومن هؤلاء القدسى في كتابه الحاوى: إذ عرف الملك، بأنه الاختصاص الحاجز، ومعنى

<sup>(</sup>۱) الملكية مصدر صناعى منسوب إلى الملك بكسر فسكون، وقسد ورد الملك مثلث الميم ولكن شاع استعماله مكسور الميم ومفستوحها في ملك الاشياء، وشساع استعماله بضم الميم في الولاية العامة، أي «السلطة العامة للسلطان؛ فقيل في هذا الاستعمال ملكت على الناس أمرهم ملكا بالضم، واستعمال اسم الملكية في لسان رجال القانون أريد به الدلالة على معنى خاص ينبئ عن الصلة بين الإنسان والمال، ويطلقون عليها اسم حق الملكية، بينا أن هذا الاسم لا يكاد بستعمل في الفقه الإسلامي إذ يستعملون كثيرا اسم الملك.

ذلك أن ملك الشيء هو الاختصاص به اختصاصا يمنع غير مالكه من الانتفاع به أو التصرف فيه إلا عن طريق مالكه بتوكيل منه مثلا، أو عن طريق الشارع بإقامته نائبا عنه، فكان لمالكه القدرة التي يمنع بها غيره من التصرف فيه والانتفاع به إلا عن طريقه .

وتعريف الملك بدلك يجعله متناولا لملك الأعيان، ومالك المنافع، سواء أعدت من المال أم لا. ولملك الحقوق على اختلاف أنواعها، سواء أكانت حقوقا عالية أم كانت غير مالية متى تحقق فيها احتصاصها بشخص اختصاصا يخول له القدرة على ان يحجز غيره ويمنعه من أن يكون له بها انتفاع، أو يكون له فيها تصرف تافذ. فيحميع ما يختص به الإنسان من حقوق على هذا اللوضع من الاحتصاص يعد علوكا له، ويعد هو مالكا لها وإن لم يعد من المال، وعلى ذلك يعد حق الشفعة علوكا أو ملكا للشفيع، وحق المستأجر في عمل الأجير ملكا للمستأجر، وحق الدين ملكا للدائن، وحق الاستمتاع بالزوجة ملكا للزوج، وحق السكنى في الدور الموقوفة على طلبة العلم ملكا لطالب العلم. بيل إنه على هذا التعريف يتناول ما ثبت للإنسان من حقبه بطريق الإباحة إنا سا ثبت له على وجه الاختصاص به، كحق السكنى في حجرة صغيرة خاصة من رباط أبيحت لمرابط معين مدة من الزمن، وذلك ما يعد نقصا في التعريف بالمالك، إذ قد انفقت كلمة الفقهاء على أن الإباحة خلاف الملك ولا يستمى اللباح له مالكا، ولا يعد الاختصاص بالمنفعة ملكا إلا إذا ثبت بسبب من الأسباب التي تفيد الملك.

وفي رأي أنه إذا نظرنا إلى ما تدل عليه كلمة المحتصاص من معنى التسلط والاستبداد الذي يقضى ألا يكون لأحد غير صاحبه تلخل قيه بالإنهاء، والذي يجعل منعلقها صفة لازمة لصاحبه، وإلى أن حق اللياح له رهن ثبوته بإرادة المبيح وله إنهاؤه إذا أراد - إذا نظرنا هذا النظر - سلم التعريق من هذه الناحية، ولكن فساده يرى في ناحية أخرى، إذ لا يتناول الملك غير الللازم، كالملك الثابت بالإعارة فإنه ملك لا يتحقق فيه الاختصاص الحاجز إذ لا يستطيع المستعير منا المنقعة الثابتة له بعقد يتدخل بانتفاع أو بإنهاء، وعلى ذلك لا يعد المستعير مالكا للمنقعة الثابتة له بعقد العاربة، في حين أن كثيرا من الفقهاء يعد المستعير مالكا، ويعد عقد العاربة سبيا لتملك المنفعة، وليس بيعيد أن من ذهب من الفقهاء كاللكرخي من الحتقية وغيره

من الشافعية والحنابلة إلى أن عقد العارية لا يفيد ملكا وإنما يفيد إباحة قد لاحظ هذا المعنى. ذلك ما قد يؤخذ على تعريف القدسي في حاويه.

ومن نظر إليه النظرة الثانية :

منهم من عرف بأنه حكم شرعى أو وصف شيرعى مقيدر في العين أو في المنفعة يقتضى تمكين من يضاف إليه من الانتفاع بالمملوك ومن المعاوضة عنه (١).

ومنهم من عرفه بأنه تمكن الإنسان شرعاً بنفسه أو بنائبه من الانتفاع بالعين أو بالمنفعة ومن أخل العوض عنهما (٢). ومنهم من عرفه بأنه اتصال شرعى بين الإنسان والشيء يطلق تصرفه فيه ويمنع من تصرف غيره فيه (٣).

وكذلك عرفه الكمال بن الهمام : بأنه القدرة الشرعية على التصرف ابتداء إلا لمانع (٤) - وعرفه غير هؤلاء بما لا يختلف عن ذلك.

وفى جميع هذه التعريفات يوصف الملك بأنه حكم شرعى أو وصف شرعى أو قدرة شرعية. وأساس ذلك ما يراه الفقهاء من أن الحقوق كلها ومنها حق الملكية أو الملك حقوق شرعية أثبتها الشارع لأربابها، وليس يترتب عليها من الآثار والأحكام إلا ما رتبه الشارع عليها.

وليس الأمر في الملك بناء على هذه النظرة الشانية إلا أنه حكم شرعى لا يكون له وجود إلا حيث يقر الشارع وجوده، ولا يترتب عليه من الآثار حينئذ إلا ما رتبه الشارع عليه، وليس صفة ناشئة عن طبيعة الأشياء وذواتها، ولا عن اصطلاح للناس فيه، ولا تنتيجة لتعارفهم عليه.

وفى وصف الملك بهذه الصفات المتقدمة، "صفة شرعية - حكم شرعى - قدرة شرعية» ما يجعله صالحا ومهيئًا لأن يقيد بماتقضى به الأحكام والدلائل الشرعية من القيود، فيقيد بما يقتضيه الاستحسان والقياس والعرف والمصلحة؛ لأنه إذا كان منحة أو حقا مصدره الشارع كان إليه تحديده وتوجيهه الوجهة التي قصد

<sup>(</sup>١) الفروق للقرافي : الفرق / ١٨٠ جـ ٣، ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الفروق : الفرق / ١٨٠ جه ٣ ، ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) تعريف صدر الشريعة في شرح الوقاية.

<sup>(</sup>٤) قتح القدير في أول كتاب البيع.

إليها الشارع من شرعه، وقد شرعه مصلحة للناس، ومصدرا لمعيشة راضية يتمستعون بخيراتها وينعمون بشمراتها، وذلك ما يؤيد ما انتهى إليه أحيرا رأى الباحثين الاجتماعيين والاقتصاديين في هذا العصر من أنه وظيفة اجتماعية يقوم بها أحد أفراد المجتمع، لاحق ذاتي لصاحبه له فيه التصرف المطلق والانتفاع المطلق، وذلك ما نعرض لبيانه فيما يأتي :

هذا، وقد جاء في التعريفين الثاني والثالث النص على العين والمنفعة دون ذكر الحقوق، وبذلك لم يتناولا جميع الحقوق، إذ من الحقوق ما يعد من المنافع فيتناوله التعريفان، ومنها ما لا يعد من منافع الأعيان، كحق الحضانة، وحق الضم وحق الولاية، وهذا ما لا يتناوله التعريفان؛ لأن المنفعة التي جاء ذكرها فيهما هي ما يطلب من الأعيان. وهذا النوع من الحقوق لا يعد من منافع الأعيان، كما لا يعد من منافع الأعيان، كما المنفعة، منفعة لصاحبه، بل هو إلى الواجب عليه والتكليف له أقرب منه إلى المنفعة، وعليه لا يكون هذا النوع من الحقوق، عما يقبل الملك بالمعنى الذي جاء في التعريفين المذكورين، في حين أن الملك قد عرف بما يتناول الحقوق جميعها دون تفرقة بين حق وآخر، كما في التعريف الأول المنقول عن الحاوى، للقدسى، إذ يتناول كل حق اختص به صاحبه اختصاصًا حاجزًا.

كذلك يلاحظ أنه قد نص فى التعريفين المذكورين آنفاً على الانتفاع والمعاوضة فقط، ونص فى التعريف الرابع على التصرف فقط ولم ينص فيه على الانتفاع فقيل فيه: إنه القدرة الشرعية على التصرف ابتداء إلا لمانع، أى القدرة على التصرف التى تشبت للإنسان ثبوتا مبتدأ أصليا غير مستمدة من أحد إلا لمانع يمنع من ثبوتها، كالجنون.

والملك فيما يرى يخول صاحبه أن ينتفع دائما ولو ببدل المنفعة.

وأن يتصرف إلا لمانع. والانتفاع بمعناه العام يشمل جميع أنواعه من الاستعمال والاستغلال، ويشمل كذلك التصرف؛ لأنه لا يعدو أن يكون ضربا من الانتفاع، فهل يلزم لثبوت الملك وتحققه اجتماع هذه الأمور كلها، ولا يكفى لثبوته تحقق أحدها، كأن يثبت الانتفاع فقط، كما يرى في بعض الحقوق مثل حق تمتع الزوج بزوجته وحق الشفعة وحق الارتفاق عند من يرى عدم جواز التصرف فيه وحق التملك ونحو ذلك؟ إن الذي يبدو من استعمال الفقهاء اسم الملك أنه يكفى

فى ثبوته وإطلاقه تحقيق أحدها، ولا يجب لذلك اجتماعها، على أن ثبوت التصرف يستلزم بطريق الاستقراء ثبوت الانتفاع، فكل ما يجوز فيه التصرف محل للانتفاع، ولذا يكفى فى تعريف الملك أن ينص عليه وحده، كما فعل الكمال بن الهمام. أما ثبوت الانتفاع فلا يلزم من ثبوته ثبوت التصرف، كا يرى فى كثير من الحقوق التى ينتفع بها، كحق الحضانة، وحق الشفعة وحق الارتفاق ونحوها من الحقوق التى يختص بها صاحبها اختصاصاً يخوله منع غيره، وهى لهذا الاختصاص تعد مملوكة له بناء على التعريف الأول المنقول عن القدسى.

من هذا يبدو ما في هذه التعريفات من اختلاف. فتعريف القدسي يجعل كل اختصاص مانع ملكا سواء أكان معه قدرة على التصرف أم لا. وهو بهذا يعم الأعيان والمنافع والحقوق إذا ما ثبت فيها هذا الاختصاص، وتعريف الكمال يخرج منه جميع الحقوق التي لا يرى لصاحبها قدرة على التصرف فيها ويقصره على ما مجوز فيه التصرف، في حين أن من الحقوق ما يختص بصاحبه وليس لصاحبه أن يتصرف فيه، ويعبر الفقهاء في جانبه بأنه مملوك له، مراعاة لذلك الاختصاص، ولما فيه من القدرة على الانتفاع، وذلك كحق الشفعة وحق الخيار.

وتعريف الملك بالتعريفين الثاني والمثالث يقتضى أنه لابد فى ثبوت الملك من ثبوت الملك من ثبوت الانتسفاع والتسمكن من المعاوضة أى التصرف، وعلى هذا لا يتناول بعض الحقوق، مثل حق استمتاع الزوج وحق الارتفاق عند من يرى عدم جواز المعاوضة عنه.

وعليه يكون تعمريف القدسي أعم وأشمل وأقسرب إلى أن يكون متسقا مع استعمال الفقهاء لاسم الملك ومع مختلف الأحكام الفقهية.

ومن تعريفات الفقهاء استمد «قدرى باشا» تعريف الملك في المادة (١١) من كتابه «مرشد الحيران» ونصها:

"الملك التام من شانه أن يتصرف به المالك تصرفا مطلقا فيما يملكه عينا ومنفعة واستغلالاً، فينتفع بالعين المملوكة وبغلتها وثمارها ونتاجها، ويتصرف في عينها بجميع التصرفات الجائزة".

#### ملك المنفعة :

اقتصر «قدرى باشا» فى المادة (١١) على بيان الملكية التى تتعلق بالعين ومنفعتها، وعبر عنها بالملك التام، وذكر أنه يخول صاحبه الانتفاع والاستغلال والتصرف الجائز، ومؤدى ذلك أن لصاحبه هذه المكنات ما دام لم يمنع منها مانع.

ثم ذكر في المادة (١٤) أن منافع الأعيان وحدها صالحة لأن تملك إذ جاء نصها كالآتي :

يصح أن تملك منافع الأعيان دون رقبتها سواء أكانت عقاراً أم منقولا، ومؤدى ذلك أن هذا الملك ليس بالملك التام الذي بينه في المادة (١١) بل هو نوع آخر من الملك سماه بعض الكاتبين بالملك الناقص، ولم يبين قدرى باشا ما يخوله هذا النوع من الملك لصاحبه، أيخول له الانتفاع والاستغلال والتصرف جميعاً أم يخول له بعض ذلك ؟.

والمعروف أن من ملك منفعة عين بالوصية أو بالوقف قد يكون ملكه إياها شاملا للاستعمال والاستغلال، كما إذا أوصى لإنسان بمنافع دار ينتفع بها كما يشاء وعلى أى وجه أراد سكنا وإسكانا، أووقفت عليه دار، لينتفع بها على هذا الوجه، فإن ملك المنفعة في هذه الحال يخول صاحبه أن ينتفع بها استعمالا واستغلالا، فله أن يسكن الدار بنفسه، وأن ينتفع بها بواسطة غيره فيؤجرها أو يعيرها، غير أن الإعارة والإجارة في حال الوقف إنما تكون من الناظر عليه، لأن الولاية له لا للمستحق إلا إذا كان له النظر أيضا. وإجارتها وإعارتها في هذه الحال، إنما تكون بناء على رضى المستحق؛ لأنه صاحب الحق في الانتفاع، فإليه تعيين ما يريد من المنافع استعمالا أو استغلالا.

وقد يكون ملكه إياها مقصوراً على الانتفاع بنفسه فقط، وذلك ما يعبرعنه بالاستعمال. كما في بيوت السكني الموقوفة على طلبة العلم، وكما في الدار يوصى بسكناها لشخص دون استغلالها، وفي هذه الحال لا يكون لمالك المنفعة إلا أن ينتفع بنفسه فقط وليس له التصرف في المنفعة فلا يكون له أن يستغل بطريق الإجارة، وذلك ما ذهب إليه الحنفية خلافا للحنابلة والشافعية.

وقد يكون مملكه إياها مقصوراً على الاستغلال فقط، وفي هذه الحال لا يكون له إلا الانتفاع بطريق الاستغلال عند كثير من الحنفية، فليس له أن ينتفع بنفسه؛ لأن السكنى أو الاستعمال غير الاستغلال ولم يملك إلا الاستغلال فله الاستغلال فله الاستغلال فقط وذلك؛ بإجارتها. ولذا يجوز له أن يستأجرها ولو كان له حق السكنى ماجاز له ذلك الأن الإنسان لا يتملك ما هو ملك له من قبل. وذهب أخرول إلى أن له أن ينتفع بنفسه أيضا، لأن من ملك أن يملك غيره وجب أن يكون مالكا، وذلك يستلزم أن ينتفع بنفسه، وذهب أحدمد إلى أن من ملك أحد الأمرين حق الاستعمال أو الاستغلال ملك الآخر منهما.

وإذا ملك المنفعة ملكا مطلقا دون أن يقترن ببيان كان الحكم هو الحكم عند النص على الاستغلال فقط.

ويظهر مما ذكر أن حق التصرف في حال ملك المنفعة يتمثل في تمليك المنفعة بغير مالكها، وذلك لا يكون إلا بالإجارة أو الإعارة، ولا يكون بالبيع ولا بالهبة، لأن المنفعة لا تصلح محلا لهما، ولا بالوصية، لأن ملك المنفعة ينتهى بوفاة مالكها غلا تصلح محلا للوصية إلا على رأى من يذهب إلى أنها لا تنتهى بوفاة مالكها، ذلك خلاف رأى الحنفية ومن تابعهم.

ومما سبق تبين الحكم في ملك المنفعة بالوصية والوقف، أما إذا ملكت بالإعارة أو بالإجارة، فإن لتمليكها للغير شروطاً روعى فيها المحافظة على حقوق الكالك العين وعدم الإضرار به وليس المقام مقام ذكرها(١).

<sup>(1)</sup> إذا كانت منفعة العين المستأجرة مما تختلف باختبالاف المستعمل لها، كركوب الدابة ولبس الثباب، وقد نص في هذه الإجارة على المتتفع، كأن يسستأجر الدابة تحلى أن بركبها فلان تقبيد المستأجر به فليس له أن يمكن غيره من ركوبها بإجبارة أو إعارة، فإذا حالف كانت يده عليها يد ضمان وعبد غاصبا، ولذا لا يجب عليه أجر بهذا الانتفاع، وإن هلكت الدابة؛ لأنه عند هلاكها لا يجتمع أجر وضمان عند الحنفية، وأما إن سلمت الدابة فلأنه يكون حيتذ التفاعأ بمنافع مغصوب وهي غير مضمونة عند الحنفية.

وإن نص في العقد على التعميم أو كان مطلقا تعين من له حق الانتفاع أول منتفع بها وكأنه قد شرط في العقد ألا يتفع بها غيره.

وإذا كانت لا تختلف ياختلاف المستعمل كركوب السيمارة لم ينفيد المستأجر بمنتفع خاص سواء شرط ذلك في العقد أم لم يشرط، وإذا شرط كان الشرط باطلا، غير أنه إذا أجر العين لم يؤجرها بأكثر مما ملك إلا في حالتين:

أن تكون الأجرة من جنس آخر غير جنس الأجرة الواجبة.

ويلاحظ أن القانون المدنى العراقى في مادته (١٠٤٨) قد تابع قدرى باشا في مرشد الحيران فكان نص هذه المادة كنص المادة (١١) من مرشد الحيران.

ذلك ما ذهب إليه فقهاء الشريعة في بيان معنى الملك أو الملكية.

#### حق الملكية في القانون :

أما فقهاء القانون فقل أن يستعملوا اسم ملك، وإنما يعبرون عن الملك بحق الملكية، وهو تعبير قل أن نجده أو لا نجده في كتب السلف من الفقهاء الذين يرون الملك أو الملكية تتعلق بالأعيان وبالمنافع وبالحقوق، فجميعها كما بينا تصلح أن تكون محلا للملك في نظرهم، بينما نرى أن فقهاء القانون يرون أن حق الملكية تكون محلا للملك في نظرهم، بينما إلا بالأعيان المالية المعينة، ولا تصلح المنافع ولا الحقوق محلا له، كما يرون أن لحق الملكية ثلاثة عناصر : حق الاستعمال وحق الاستعمال وحق الاستعمال وحق التصرف، وهي العناصر التي نص عليها في المادة (٨٠٨) مدنى مصرى إذ جاء فيها : أن لمالك الشيء وحده في حدود القانون حق استعمال واستغلاله والتصرف فيه، وهو نص المادة (٧٦٨) مدنى سورى والمادة (٨١١) مدنى ليبي. وقد اختلفت عبارة القانون المدنى اللبناني فعرفت فيه الملكية بأنها الحق في الاستعمال والتمتع والتصرف في حدود القوانين والقرارات والأنظمة مادة في الاستعمال والتمتع والتصرف في حدود القوانين والقرارات والأنظمة مادة

ويراد بحق الاستعمال في القانون المدنى المصرى وما تابعه في التعبير انتفاع المالك بنفسه ، وبحق الاستخلال انتفاعه بأخذ غلة من العين المملوكة، وذلك يكون بالانتفاع بواسطة الإجارة أو بواسطة الزراعة؛ إما بطريق المزارعة، وإما بزراعة المالك بنفسه وزراعة المالك بنفسه الأقرب فيها أن تعد استغلالا بالنظر إلى

<sup>(</sup>ب) أن يكون المستأجر قد أصلح في العين أر زاد فيها (يادة لها انتفاع.

وما يملكه المستعبر بالعارية إذا كانت مطلقة هو المنفعة التي يريدها غير متجاوز العرف، وإن كانت مقيدة تقيد بماقيد به من المنافع وليسس له أن يؤجر العارية، أما إعارته إياها فإن المنفعة إذاكانت لا تختلف باستعمال المستعمل جاز له إعارتها لغيره لمثل ما ملك سواء عين المنتفع أم لم يعين، وإذا قيد بمنتفع كان الشرط باطلا، وعند اختلافها لا يجوز إعارتها لغير من عين للانتفاع فإن لم يعين تقيدت إعارتها بأول منتفع، وقيل لا تقييد بأحد في هذه الحال. هذا ما ذهب إليه الحنفية، وفي المزارعة يسملك صاحب الأرض عسمل المزارع في أرضه، كما يملك صاحب الشجر عمل الساقي فيه ورب المال عسمل المضارب. أما الإقطاع فلا يكون إلا من الإمام، وإقطاعه الأرض يقيد بمنفعتها دون رقبتها على ما ذهب إليه كثير من الفقهاء.

حصوله على غلة من الأرض، وقد تعد انتفاعها بالنظر إلى عمل المالك بنفسه وانتفاعه بذلك العمل.

أما القانون اللبناني فقد عبر عن ذلك بالحق في الاستعمال والتمتع، والتعبير بالتمتع بجانب الاستعمال يستوجب أن يكونا مختلفين، ويراد بحق الاستعمال الانتفاع بالعين بالزراعة أو بالبناء أو بالسكني أو باللبس، وبالتمتع حق الاستغلال.

وبمقارنة ما ذهب إليه فقهاء القانون بما ذهب إليه فقهاء الشريعة يرى أن حق الملكية عند فقهاء القانون هو ملك العين ومنفعتها جميعا، وهو ما عبر عنه بعض الكاتبين بالملك التام، أما ما عداه من أنواع الملك في الشريعة فلا يتناوله حق الملكية في نظر رجال القانون.

ونرى أن نشير هنا إلى أن التشريع السورى قد شرع بجوار حق الملكية على العقار حقا شبيها به له أكثر خصائصه سمّاه بحق التصرف، وخص الأول وهو حق الملكية بالعقار المملوك للأفراد، وخص الثانى بالعقارات الأميرية المملوكة للدولة التى تركت فى يد الأفراد لاستعمالها والتمتع بها والتصرف فيها فى حدود ما قرر لذلك من الشروط، ويكاد يكون ألفارق بين الحقين منحصراً فى أن صاحب حق الملكية يجوز له وقف ما يملكه من العقار وقفاً خيرياً فقط، وصاحب حق التصرف ليس له أن يقف مطلقا، وأن حق الملكية لا يسقط بعدم الاستعمال فى حين أن حق التصرف يسقط بعدم حراثة الأرض أو بعدم استعمالها خمس سنوات، (م٧٧٥) مدنى سورى، وأن حق الملكية يخضع لقواعد الميراث الشرعية فى حين أن حق التصرف لا يخضع إلا لما وضع له من القواعد الميراث الشرعية فى حين أن حق التصرف لم يخرج عن أن يكون حق ملكية مقيدة بقيود خاصة.

#### حق الانتفاع في الفقه والقانون :

ذكرنا فيما مضى أن المك فى الشريعة قد يقتصر على منفعة العين فقط، وعند ذلك قد يكون لصاحبه حق الانتفاع فقط دون حق التصرف، كما فى البيوت الموقوفة لسكنى طلبة العلم، وذلك ما يدعونا أن نعرض لبيان حق الانتفاع على العموم. فنبين معناه والفرق بينه وبين ملك المنفعة عند بعض الفقهاء، والفرق بينه وبين حق الانتفاع فى التشريع الوضعى وهو ما يعد من الحقوق العينية. م

يستعمل حق الانتفاع في الفقه الإسلامي في الدلالة على ما يثبت لكل من المالك والمباح له من الحق في الانتفاع بما يملك آثرا ونتيجة لملكه أو لإذنه بالانتفاع بما لا يملك، سواء أكان ملكه ملك عين أباح له الانتفاع بتلك العين كالدار إذا ملكها إنسان كان له بناء على ذلك حق الانتفاع بها سكنا أم كان ملك منفعة أباح له الانتفاع بتلك المنفعة، كالدار إذا أوصى بسكناها لإنسان كان له بناء على تملك منفعة السكنى بالوصية حق الانتفاع بسكناها، كما يثبت له الحق في الانتفاع بما أبيح له أثرا ونتيجة للإباحة والإذن، كالدار يباح لشخص أن يسكنها فيكون له حق الانتفاع بسكناها نتيجة لهذه الإباحة.

وعلى ذلك يثبت حق الانتفاع لصاحبه إما أثراً لذلك، سواء أكان ملك عين أم ملك منفعة، وإما أثراً للإباحة .

وكشيرا ما يطلق حق الانتفاع مرادًا به ملك المنفعة المقيد، وذلك كشير فى عبارات الحنفية إذ يطلقونه على ملك المنفعة الذى يكسب صاحبه أن ينتفع بنفسه فقط، كما فى بيوت السكنى الموقوفة لسكنى طلبة العلم، وكما فى الإعارة التى جعل للمستعير فيها أن ينتفع بنفسه فقط.

أما المالكية فلا يطلقونه إلا على الانتفاع نتيجة للإباحة فقط، ولا يريدون به ملك المنفعة . ذلك معناه واستعماله في الشريعة.

أما معناه في التشريع الوضعي، فهو الانتفاع بشيء معين مملوك لآخر غير المنتفع مع المحافظة عليه. فكان في هذا التشريع ملك منفعة لعين مملوكة لآخر ملكا لازما يكتسب بالعقد نظير عوض أو بالمجان، وذلك بنقله إلى غير مالك العين مع الاحتفاظ برقبتها، أو بنقل ملك الرقبة إلى آخر مع احتفاظ مالكها بملك منفعتها، كما يكتسب بالشفعة وبالتقادم مدة (٥) سنوات أو (١٥) سنة على حسب الأحوال، ولا يكتسب أيضا بعقد الإجارة خلافا لما عليه الفقه الإسلامي، إذ إنه يفيد ملك منفعة العين المستأجرة للمستأجر، بينما أنه في القانون لايكسب(١) المستأجر ملكية لا يكسبه إلا التزاما من المؤجر بتمكينه من الانتفاع، وهذا كما يرى

<sup>(</sup>١) الحقوق العينية ، جـ ٢، ص ٢٧٩، لكامل مرسى.

حق شخصى في حين أن حق الانتفاع في لسان القانونيين حق عيني، أي سلطة تنصب على العين محل الانتفاع دون احتياج إلى توسط شخص آخر يطالب بالتنفيذ أو بالوفاء. أما حق المستأجر فلا يستوفى إلا بواسطة المؤجر، وذلك بمطالبته بتسليم العين المؤجرة إلى المستأجر وتمكينه من الانتفاع بهنا، ومن ثم لم يكن عقد الإجارة سبباً لكسب حق الانتفاع بمعنى ملكية المنفعة الذي عده القانون حقا عينيا.

وإذا كان حق الانتفاع عنوانا على ملك المنفعة أو على إباحيتها في لسان فقهاء الحنفية إذ يطلقونه على كل منهما، كما قدمنا، بينما لايطلقه المالكية والشافعية إلا على إباحة المنفعة، فإن الفرق بينه حين يراد به الإباحة وبينه في لسان القانونيين إذ يريدون به ملكية المنفعة دائما فرق واضح، فإن الملك والإباحة أمران متغايران. أما حين يراد به ملك المنفعة كما يستعمله الحنفية أحيانًا فالفرق بينهما أنه في التشريع الوضعي يطلق على ملك المنفعة المتمثل في عناصره الشلائة : الاستعمال والاستغلال والتصرف، بينا أنه عند الحنفية إنما يطلق ملك المنفعة الذي لا يكسب صاحبه إلا الاستعمال فقط.

ولما كان عقد الإجارة في الشريعة الإسلامية عقد تمليك للمنافع يملك به المستأجر منفعة العين المستأجرة فقد اقتضى ذلك النظر في حق المستأجر بهذا المعنى، أهو من الحقوق العينية أم من الحقوق الشخصية بالاصطلاح القانوني؟ وبعبارة أوضح أيعده فقهاء القانون من الحقوق العينية أم من الحقوق الشخصية؟ إذا ما أربد به معناه في الشريعة.

لقد اختلف الفقه والقانون في بعض البلاد العربية، كمصر وسوريا وليبيا في حكم عقد الإجارة، فعقد الإجارة في الفقه الإسلامي عقد تمليك بملك به المؤجر المستأجر منفعة مقصودة من العين المؤجرة نظير عوض مالى، في تملك به المستأجر منفعة العين المستأجرة، يشبت له بذلك حق الانتفاع بها بحسب التعبير الفقهي، ولكنه في قوانين البلاد التي أشرنا إليها وما ذهب مذهبها من البلاد الأخرى عقد إدارة لا تمليك، ويعتبره رجال القانون أهم عقود الإدارة، كما أن عقد البيع أهم عقود التصرف، ويعرفونه بأنه عقد يلتزم به المؤجر أن يمكن المستأجر من الانتفاع عقود النصرف، ويعرفونه بأنه عقد يلتزم به المؤجر أن يمكن المستأجر من الانتفاع

بشىء معين مدة معينة لقاء اجر معلوم. ومن ثم قالوا: إن حق المستأجر حق شخصى لا عينى، ولكن الأمر الذى يسأل عنه حينئذ: بم ينتفع المستأجر إذا انتفع؟ أينتفع بمنفعة علوكة له أم بمنفعة غير مملوكة له؟ فإذا انتفع بما هوملك له فقد ملك المنفعة بناء على عقد الإجارة وكان له حق انتفاع بمعنى ملك المنفعة، وإن انتفع بما لايملك وهو المنفعة التى كانت مملوكة للموجر، وستظل بالضرورة مملوكة له بعدم وجود سبب لتمليكها المستأجر، فعلى أى وجه انتفع بملك غيره؟

قد يجاب عن ذلك بأن المستأجر قد انتفع بمايملك وأسه تملك المنفعة في ثانى الحال، كما يعبر فقهاء الشريعة بطريق حقه الشخصى قبل المؤجر، وكثيرا ما يؤدى الحق الشخصى إلى حق عينى. والأساس عندهم في ذلك أن عقد الإجارة إنما ينشأ بادئ الأمر بالتزام شخصى بتمكين المستأجر من الانتفاع وهو التزام يؤدى في ثانى الحال إلى تملك المنفعة، غير أنها ملكية تثبت عند الاستيفاء وهو وقت تلاشى المنفعة، ومن ثم لم توجد حقا عينيا قائمًا.

أما الفقه الإسلامي فالأساس فيه أن الإجارة تمليك منفعة ابتداء، ومن ثم ملك المستأجر ابتداء المنفعة، وتبع ذلك إلزام المؤجر بتسليم العين المستأجرة والتمكين منها أثرًا لتمليك المنفعة \_ غير أن هذا الملك وأمثاله لايسميه فقهاء الإسلام حقا عينيا؛ لعدم وجود هذا الاصطلاح لهم، ومن ثم يرى أن فقهاء القانون لا يجعلون حق المستأجر حقا عينيا لما ذكرنا آنفا، وفقهاء الإسلام ليس عندهم هذا الاصطلاح حتى يسموا هذا الحق حقا عينيا، ومن ثم فليس ما يدعونا إلى البحث في أنه حق عيني أو شخصى.

وقد أشير في بعض هذه التعريفات، ومنها تعريف في القانون المدنى المصرى، الى ما آل إليه حق الملكية أو الملك من تقييد إطلاقه بقيود سنشير إليها فيما يأتى سواء أكانت هذه القيود قد اقتضتها حقوق خاصة أم نظم اجتماعية قام عليها نظام المجتمع، وهي قيود تضمنتها القوانين في البلاد المختلفة، كما أشير في بعيضها أيضاً إلى أنه حق مقصور على صاحبه. وهذه خاصة من أبرز خصائصه، وذلك كما في تعريف الكمال بن الهيمام له بأنه اختيصاص حاجز، وكيما في نص المادة

(۸۰۲) من القانون المدنى المصرى، والمادة (۷٦۸) من القانون السورى، والمادة (۸۰۱) من القانون الليبى، إذ عبر فيها، بعبارة «لمالك الشي، رحده» وذلك صريح في إفادة عدم مشاركة غير المالك له في الملك أو حق الملكية.

#### تطور حق الملكية أو الملك في ماضيه وحاضره :

وجدت الملكية منذ وجد الإنسان على ظهر هذه الأرض، حيث وجد فيها من المعادن والنبات والحيوان ما فيه حاجته وما يشبع رغبته، وما يوفى بما تتطلبه غرائزه، فكان فيه منافعه وبه حياته، وكان له كل ما تحويه الأرض، بل كان له غير ذلك بما هو في السماء، وفي هذا المعنى جاء في الكتباب العزيز قوله تعالى: ﴿هو الله على خلق لكم ما في الأرض جميعا ﴾(١) وقوله تعالى: ﴿الم تر أن الله سخر لكم ما في الأرض والفلك تجرى في البحر بأمره ﴾(٢) وقوله تعالى: ﴿الم تر أن الله سخر لكم ما في الأرض ما في الأرض والفلك تجرى في البحر بأمره ﴾(٢) وقوله تعالى: ﴿الم تر أن الله سخر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ﴾(٣)، إذ المعنى كما جاء في الكشاف للزمخشرى أن الله سبحانه وتعالى قد خلق ذلك للناس؛ لينتفعوا به في دنياهم، ولينعموا به في معايشهم.

ولما كان الانتفاع الكامل به لايتم ولا يكمل مع الشركة والشيوع وتزاحم الرغبات والطلب، نتيجة لحق الناس جميعا في الانتفاع ، فقد مال الإنسان بمقتضى غريزته إلى اجتياز ما هو في حاجة إليه وانساق إلى ذلك انسياقا غريزيا لأسباب ثلاثة ذكرها بعض العلماء وهي :

- ١ ـ أن كل فرد أميل إلى الاستيلاء على الأشياء لمصلحته الخاصة من أن
   يستولى عليها لمصلحة المجموع وذلك بحكم غريزته.
- ٢ ـ أن إدارة الأشياء وتدبيرها مع الحيازة الخاصة أكثر انسجاما وخير مآلا من إدارتها بغير هذه الحيازة.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الحج : ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) لقمان : ٢٠.

٣ ـ أن الأمن والسلام لا يتوافران إلا مع الملكية أو الحيارة الفردية، فإن الشيوع مثار النزاع بين الشركاء، وفي الحيازة الفردية حافز على العمل والتنمية والادخار للمستقبل، لأنها السبيل إلى الاستئثار بالمال المحوز بصورة دائمة تحقق للحائز منافعه وثمراته في الحال والاستقبال، وذلك ما يدفعه إلى الجد والعمل.

وكانست هذه الحيسازة أول مرحلة من مسراحل الملكية الفسردية، أو أول طور لها، وكانت مجرد حادثة مادية تتمثل في استيلاء الإنسان على ما تصل إليه يده من مال أو متاع، وكان اختصاصه به واستثثاره بمنافعه يقوم على القوة والغلبة، إذ كان الشيء في حيازة القوى أمنع وآمن من اعتداء الغير منه إذا كان في حيارة ضعيف، حيث يكون معرضا لاستيلاء من هو أقموى منه وغصبه وحميازته دون أن يجد له ملجأ يدفع عنه. ثم انتهى الأمر فيها بمرور الزمن إلى أن أصبحت نظاما اجتماعيا شائعا يقوم على أسس اجتسماعية واقتصادية ، أضفت عليه حرمة ومنعة وإقرارا، وبخاصة بعد أن تأيدت تلك الحيازة وقويت وتأصلت بالعمل في المال المحوز، بعد أن كانت تقوم على مجرد الاستيلاء، وكنان تقدم الحضيارة وتطورها سبيبًا لتنوع حاجبات الإنسان وكثرتهما وتعدد رغباته وتكاثرها إلى درجة أعجبزته عن أن ينالها كلها بجهده وسعيه، فاضطر أمام ذلك إلى الاستعانة بجهود غيره وإنتاجه لقاء ما يقدم له من إنتاج وجهود، وهكذا صار الإنسان يحوز الشيء ويستأثر به لابمجرد البحث عنه في الطبيعة والعثور عليه، ولكن بالعمل والإنتاج مما اتخذه الاقتصاديون أساس نظريتهم أخميرا في حق الملكية. وبهذا النظر لم يحكن لأساس الملكية الأول وهو الحيازة والاستيلاء ما كان لــه من القوة، وإن ظل باقيا إلى اليوم بــالنسبة إلى المباحات، بل وفي حال الحروب وبعض حالات الاستعمار.

ومن هذا يظهر أن الأشياء كانت في أصلها مباحة أو شركة بين الناس جميعا على وجه الإباحة، وأن الحيازة المادية هي التي تنقل الشيء من هذه الحال إلى حال الاختصاص أو حال الملكية الفردية الحاصة، وأن الملكية ظاهرة من ظواهر المجتمع لا تنفك عنه ولا تزايله على أي وضع من أوضاعه ولا على أية صورة من صوره، كما يتبين أن أسبق أنواع الملكية ظهورا ووجودا هي الملكية الفردية إذ كان الفرد أسبق وجودا من وجهود الجماعة، ولم يكن للجهماعة في بداية الأمر إلا

إباحة، ثم ظهرت بعد ذلك الملكية الجماعية إلى جانب الملكية الفردية بعد أن نشأت الجماعات وتميزت بروابطها وأوطانها، واختصت كل جماعة بموطنها، وما يحويه من أرض وشجر ونبات وماء ومنافع، وظل الأمر على ذلك في جميع العصور التاريخية المتعاقبة لم تنفرد إحداها بالوجود عن الأخرى، وإن لوحظ في بعض من الأحيان أن إحداهما قد تطغى في ظهورها على ظهور الأخرى، فتكون أكثر شمولا وأعم وجودا وأقرب أن تعد الأساس الذي يقوم عليه اقتصاد المجتمع ونظامه الاجتماعي. وكانت ملكية الأرض فيما مضي قبل النهضة الصناعية أهم مصدر للثروة والإنتاج ومحط الأنظار والأطماع، سعيا إلى الغلبة والتسلط والعلو.

وحين قامت الثورة الفرنسية مظاهرة للحرية الفردية، كان من آثار ما انتهت إليه وقررته جعل الملكية الفردية الخاصة حقا مطلقا، فجاء في إعلان حقوق الإنسان أن الملكية حق مقدس لا يمس، فكان حق الملكية الفردية المطلقة من المبادئ التي لا تمس ولاترقي إليه منازعه، إذ كان يعد مظهرا من مظاهر استقلال الإنسان وحريته، فكان لصاحبه حقا مطلقا له منه جميع ما يستطيع أن يناله من مزايا ومنافع، وكان هذا الاتجاه مؤسسا على ما كان يسود في الناس يومئذ من ميل إلى الحياة الفردية التي تقوم على الاثرة وحب النفس.

غير أن التطور الاجتماعي والصناعي، وتفاوت الناس تفاوتا فاحشا في المال والثراء، وما نجم عن ذلك من استغلال الناس بعضهم بعضا في سبيل الزراعة والعمل والإنتاج، ومن تشابك المصالح وتلك المنارعات، دعا الباحثين إلى النظر في الأساس الذي تقوم عليه تلك الملكية الفردية المطلقة، مصدر هذا التسلط والاستغلال والتدافع والاضطراب، سعيا إلى الحد منها ومن آثارها، فانتهى البحث بهم إلى طرق عديدة. فمنهم من رأى أن أساسها الاستيلاء والحيازة، فذلك مصدرها وعليه تقوم. ومنهم من ذهب إلى أن الواجب في أمرها أن تكون ثمرة للعمل لا للحظ والمصادفة. ومنهم من أوجب رد الأمر فيها إلى النفع العام الاجتماعي فرأى وجوب توزيعها على وفقه. ومنهم من ذهب في بحثه إلى إنكار الملكية الفردية الخاصة في وسائل الإنتاج، وإلى أن هذه الوسائل يجب أن تكون عملوكة ملكا جماعيا حتى تستطيع الدولة أن توجه الإنتاج الوجهة التي تحقق

للمجموع مصالحه وحاجباته. وقد كان لهذه الفكرة في الأزمنة الأخيسرة أنصار كثيرون فاعتنفتها دول عديدة، وكان من نتيجة هذه الأنظار والبحوث أن اتجه الناس بالملكية وجهة اجتماعية ظاهرة الأثر، وبدا ذلك واضحا في ظاهرتين :

0 0

الأولى: تقييد الملكية الفردية بما تتطلبه المصلحة الاجتماعية، على أساس أن الملكية لم تصبح في ذاتها مزية أو حقا خالصا لصاحبها، ولكنها وظيفة اجتماعية يقوم فيها المالك مقام المجتمع فيما يليه من المال والثراء، فيجب عليه أن يراعى في إدارته وإنفاقه ألا يتخذ وجهة تضر بالمجموع، بل يطلب إليه دائما أن يكون أساس إدارته لأمواله وتدبيره وتصرفه فيها وإنفاقها في مصالحه قائما على مراعاة مصلحة المجتمع وعدم الإضرار به.

وهذا اتجاه تتجه إليه الشريعة الإسلامية وتؤيده، إذ جاءت بما يدل على أن الحق فسيمنا يملكه الناس، بل وفي كنل ما هو في هذا الوجبود مما هو على ظهر الأرض إنما هو لله سبحانه وتعالى وملك له. قال تعالى : ﴿ولله ملك السموات والأرض وما فيهن ﴾(١)، وقال تعالى: ﴿ لله ملك السموات والأرض وما بينهما (٢)، إلى غير ذلك من الآيات العديدة التي وردت في القرآن قاطعة بأن ملك ما يستولي عليه الإنسان من مال ومتاع على اختلاف أنواعه وألوانه: إنما هو لله سبحانه وتعالى وقد خلقه لمنفعة الإنسان بدليل قوله تعالى : ﴿هُو الذَّى خلق لكم ما في الأرض جميعا ﴿ فيفي هذه الآية وفيما جياء بمعناها من الآيات العديدة المنبثة في القرآن بيان لما أنعم الله به على الناس من انتفاع واستثمار فيما خلق لهم، فكان للناس جميعها منافعه وثمراته ، وكان فيه سداد عوزهم وفيه قيامهم، وليتيسر ذلك لهم على وجه يتم به لكل فرد انتفاعه وسد عوزه دون تزاحم وتنازع، شرع لهم الولاية والسلطان عليه حستى تكون لهم القدرة على استخدامه وتسخيره والانتفاع به في خيرهم، وكان في ذلك الصورة العامة التي تمثل الملكية الجماعية في إطار الإباحة العامة التي قام عليها سعى الفسرد في سبيل استيلائه واختصاصه بما سبقت إليه يده، ليتم له تحصيل منفعة وسد حاجته على أكمل وجه، وكان هذا الاختصاص صورة تتمثل فيها الملكية الفردية.

<sup>(</sup>١) المانية : ٧.

<sup>(</sup>٢) المائلة . ٢٠.

ولم تكن تلك الملكية العامة المتمشلة في الإباحة العامة أو الملكية الفردية إلا نوعا من الحلافة عن المالك الحقيقي لكل ما على ظهر الأرض وما وصلت إليه يد الإنسان، وذلك ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿وانفقوا عما جعلكم مستخلفين فيه ﴿(۱)، وقوله تعالى: ﴿هو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ليبلوكم فيما آتاكم ﴾(۱)، وقوله تعالى فورة هم من مال الله الذي آتاكم ﴾(۱)

ومن هذا يتبين أن الولاية العامة للناس على هذا المال إنما هى خلافة عن مالك السموات والأرض وما فيهن، وأن اختصاص الإنسان بشيء منه نتيجة سبق يده إليه لم يكن في إطار هذه الولاية إلا نتيجة وثمرة لها، وكان بحكم ذلك نوعا من الحلافة والولاية تلقاها عن المجتمع الذي كان له ابتداء الولاية العامة على جميع ماعلى ظهر الأرض من معادن ونبات وحيوان، وبذلك يظهر أن الملكية بنوعيها خلافة، وإذا كانت خلافة كانت وظيفة اجتماعية، لها مع ذلك صفة الاختصاص التي أضفت عليها صفة الحق حين تكون خاصة، وذلك ما يضع الملكية على العموم في نطاق محدود بحدود أوامر مالك المال ونواهيه وإرشاداته التي أراد بها مصلحة الناس جميعاً فرادي وجماعات؛ وما يضعها كذلك في حدود مشروعة لم يقصد بها إلا صلاح المجتمع، ولا يجوز تجاوزها، فإن تجاوزها يعد خلافاً لم يقصد بها إلا صلاح المجتمع، ولا يجوز تجاوزها، فإن تجاوزها يعد خلافاً يخرجها عن وضعها، ويستوجب الجزاء عليه، وأقل جزاء على ذلك عدم حمايتها.

وعلى الجملة، فالشريعة الإسلامية تقرر ما تقوم عليه الملكية من أعباء الجتماعية تجعلها في عداد الوظائف والتكاليف الاجتماعية، وذلك بما يأتي :

أولاً بإضافة الأموال إلى الله سبحانه وتعالى، وإثبات أنه خلقها للناس حميعاً وأنها ملك له واستخلف الناس فيها. وذلك في مثل قوله تعالى ﴿ولله

<sup>(</sup>١) الحديد . ٧ .

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) النور ٢ ٣٣.

ملك السموات والأرض ومسا بينهما﴾(١)، وقوله تعالى : ﴿ولله ما فى السموات والأرض﴾(٢)، وقوله تعالى : ﴿هو الذى خلق لـكم مـا فى الاسموات جميعا﴾(٣)، وقوله تعالى: ﴿وآتوهم من مال الله الذى آتاكم﴾(٤)، وقوله تعالى: ﴿وآتوهم من مال الله الذى آتاكم﴾(٤)، وقوله تعالى حعلكم مستخلفين فيه»(٥).

ثانيا - بيان ما تقتضيه خلافة الإنسان في هذا المال، وذلك بإضافة المال الخاص إلى الجماعة في مثل قوله تعالى: ﴿ولاتؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياما﴾(١)، وقوله تعال: ﴿ولاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل﴾(١)، وبإيجاب الإنفاق منه في سبيل الله في آيات كثيرة مختلفة الأساليب من ترغيب وترهيب، مثل قوله تعالى: ﴿مثل اللين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة ﴾(١)، وما بعدها من الآيات، وقوله تعالى: ﴿لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق عما آتاه الله ﴾(١)، وقوله تعالى: ﴿وما تنفقوا من خير فلأنفسكم ﴾(١)، إلى غير ذلك من الآيات.

ثم بتحريم عزل المال عن وظيفته الاجتماعية، والنهى عن إفساده والتبذير فيه وعن حبسه واكتنازه، وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين﴾(١١)، وقوله تعالى في المترفين: ﴿قالوا ياويلنا إنا كنا ظالمين فمازالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيدا خامدين﴾(١٢)، وقوله تعالى: ﴿والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فيسشرهم بعداب اليم يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون﴾(١٣)، وقوله تعالى: ﴿ولا يحسبن الذين يبخلون بما آتاهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شر لهم سيطوقون ما بخلوا به يوم القامة ﴾(١٤).

| (٣) البقرة : ٢٩.                  | (۲) النساء : ۱۲٦.  | (١) المائدة ١٨٠  |
|-----------------------------------|--------------------|------------------|
| (٦) النساء: ٥.                    | (٥) الحديد . V.    | (٤) النور : ٣٣.  |
| <ul><li>(٩) الطلاق : ٧.</li></ul> | (٨) البقرة : ٢٩١.  | (V) النباء ۱۸۸۰- |
| (١٢) الأنبياء ! ١٤ ، ١٥.          | (١١) الإسراء : ٧٧. | (١) البقرة ٢٧٢.  |
| •                                 | (۱۶) آل و الد      | (۱۳) التعاقب في  |

ثم بما جعل لولى الأمر من حق التدخل بالحجر على السفيه المبذر المتلف لماله والقيام على أموال الضعفاء عديم الأهلية أو ضعيفها، وبما جمعل له من منع الاحتكار، ومن نزع ملك الفرد للمصلحة العامة.

فكل هذه أمور تدل على ما للملكية من مركز في الوظائف الاجتماعية وانها ليست ميزة ولا حقاً مطلقاً للفرد ليس له فيه شريك.

ومن هذا يبين أن الإسلام إنما ينظر إلى الملكية بنظرين؛ ينظر إليْمها باعتبارها حقا لصاحبها، وينظر إليها باعتبارها وظيفة اجتماعية، المالك فسيه عامل وخازن، وعليه أن يعمل في هذا المال بما يستطيعه في نطاق إرادته ومنواهبه وقوته، وله بحكم ذلك ثمرة عمله ابتداء بقدر حاجته، وما به طيب عيشه، وأما ما فضل بعد ذلك فهو من حق صاحب المال ومالكه الحقيمقي يجب أن يوجهه فيما أرشد إليه مالكه فلا يجوز اختزانه وإكنازه دون استشمار وعمل فيه، فقيد قال تعالى: ﴿والَّذِينَ يَكُنُرُونَ اللَّهِبِ وَالْفَضَّةِ وَلا يَنْفَقُونَهَا فَي سَبِيلُ اللَّهِ فَبَشَّرِهُم بعلاب اليم عليه في نار جهنم فتكوى بها جهاههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فلوقوا ما كنتم تكنزون (١) ، كما لا يجوز أن يمنع عن ذي الحاجة وعما تتطلب مصالح الدولة عند ظهور حاجـتها إليه، ولذا كان لولي الأمر أن يتـدخل عندما يسيء الناس تدبير أموالهم والعسمل فيها، وذلك عند اخستزان الأموال بدون عمل فيسها، أو عند ترك الأرض بوراً بلا زراعتها، كما له بناء على ماتقدم حق التوجيه والإرشاد في طرق التنمية والإنتاج والصناعة والزراعة، فـقد يحدث أن مالك الأرض يميل إلى زراعة نوع خاص من المحصولات؛ لأنه أكثرربحا في حين أن حباجة الأمة تبدعو إلى زراعة غيره مما يقيتها، كأن يميل صاحب الأرض إلى زراعتها قطنا مع حاجة الناس إلى البر، فلولى الأمر حينتذ حق التدخل، بأن يحمل صاحب الأرض على أن يزرعها برأ، وهكذا يجب أن يوجه الإنتاج والاستثمار وجهة رشيدة بحسب حاجة المجتمع ومصلحته.

(١) التوبة : ٣٤، ٣٥.

وهذا المعنى السامى لم يظفر بالعناية والبحث إلا فى الزمن الأخير، إذ أخذ الفقهاء والفلاسفة ينبذون ألحياة الفردية، ويوجهون نقدهم إليها ويشيدون بالحياة الجماعية والأفكار الاشتراكية ويقررون أن الحقوق المطلقة لا وجود لها ولا سبيل اليها فى حياة ينشدها مجتمع إنسانى كامل متكامل؛ إذ إن إطلاق الحقوق يحول دون تمتع كل فرد بحقه، ويجعل مناط الاستحقاق هو القوة والطغيان، وعلى هذا الاساس نظروا إلى الملكية على أنها وظيفة اجتماعية وليست حقا مطلقا لصاحبها، ولصاحبها حماية القانون ما التزم حدودها المشروعة حتى لايطغى على حقوق الآخرين، فإذا لم يلتزم ذلك فأضر بغيره فى سبيل انتفاعه بملكه ضررا فاحشا غير مستساغ، أو امتنع على العمل فى ماله مؤثراً ادخياره، حق لولى الأمر أن يتذخل لحمله على القيام بواجبه فى ماله.

والظاهرة الثانية تتمثل في التمسك بالملكية الجماعية إلى جوار الملكية الفردية مع الحد منها في بعض أحوالها حيث يرى أن الغلو فيها سبيل التحكم، أو إلى ضرب من الاحتكار، وذلك يظهر في إقدام كنثير من الدول على تأميم المرافق الرئيسية في الدولة؛ لتقضى على الاستغلال والتحكم فيها، وتتجنبهما مستقبلا.

وقد اتجهت الجمهورية العربية المتحدة هذا الاتجاه، فحددت الملكية العقارية، وفرضت عليها قيوداً عديدة، وأنحت المصارف والمرافق وأكثر الشركات والصناعات والمتاجر، ولكنها ظلت مع ذلك متمسكة بمبدأ الملكية الخاصة واتخاذها أساسا في نظامها القانوني والاقتصادي، وبخاصة في الأموال الثابتة، ولم تزل الملكية الخاصة المبدأ الأساسي في ملكية العقار من أراضي وبناء، وإلى ذلك أشير في الميثاق، إذ جاء فيه: "إن التطبيق العربي في مجال الزراعة لا يؤمن بتأميم الأرض وتحويلها إلى مجال الملكية العامة، وإنما يؤمن استناداً إلى الدراسة والتجربة بالملكية الفردية للأرض في حدود لا تسمح بالإقطاع، كما جاء فيه: إن الحلول الصحيحة لمشكلة الزراعة لا تكمن في تحويل الأرض إلى الملكية العامة، وإنما تستازم وجود الملكية الفردية للأرض، وتوسيع نطاق هذه الملكية بإتاحة الحق فيها لأكبر عدد من الأجزاء.

ولقد انتقل هذا الاتجاه من مصر إلى غيرها من البلاد العربية، كسوريا والعراق والجزائر على أوضاع مختلفة، وإن لم يكن له فيها ظهوره وتبلوره. هذا، ولا يزال مبدأ الملكية الخاصة أساسا جوهريا في بناء المجتمعات حتى لا نرى تشريعا قد تنكير له أو تجاهله. فالقانون السوفيتي وهو أشد القوانين نفوراً من الملكية الخاصة قد اضطر إلى التسليم بمبدأ الملكية الخاصة الفردية في بعض الحالات، بناء على أن إقرارها خير حافز على العمل المنتج الذي يرفع من مستوى الاقتصاد العام، ولا نزال نرى هذا الاتجاه ظاهر الأثر في التشريع السوفيتي (١).

# ٣ـ شرعية الملكية :

أقرت الشريعة الإسلامية منذ نزلت نظام الملكية: فردية كانت أم حماعية، ففى القرآن الكريم آيات كثيرة العدد منه فيه تخت على الإنفاق في سبيل الله، وتأمر بالتصدق على الفقراء والمساكين، وبإعطاء الغارمين وأبناء السبيل، والصدقة والإعطاء لا يكونان إلا من مال مجلوك للمتصدق أو المعطى.

وكذلك جاء في الكتاب الأمر بإيتاء الزكاة، وأمر بإيتاء المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل، والأمر بالإنفاق وبالإحسان إلى ذوى القربي واليتامي والمساكين والجار ذي القربي، كما جعل فيه للسائل والمحروم حق في مال من له مال، وذلك بقوله تعالى ؛ ﴿والذين في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم ﴾، وامتن الله على الناس بما خلق لهم من أنعام فجعلها ملكا لهم، بقوله: ﴿أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما فهم لها مالكون ﴾ فكان فيما فرضه على الناس في أموالهم، وفيما ندب إليه من إنفاق منها دلائل بينة على إقراره بالملكية الفردية. ومن أظهر الآيات دلالة على ذلك مقوله تعالى في سورة محمد: ﴿وإن تؤمنوا وتتقوا يؤتكم أجوركم ولايسالكم أموالكم الموالكم إن يسالكموها فيحفكم تبخلوا ويخرج أضغانكم ﴾ وكذلك يرى آيات المواريث وبيان أنصباء الوراثة دلالة واضحة على الملكية وإقرارها.

<sup>(</sup>۱) راجع حق الملكية، للدكتور الصدة، والملكية العقبارية، لحامد مصطفى، وحق الملكينة في ذاته، للدكتور صلاح التناهي.

وكما زخر القرآن بالآيات التي تقر الملكية زخرت السنة بما يدل عليها أيضا، ونكتفى بذكر ماجاء في خطبة الوداع وهو قوله ( الله إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا حتى تلقوا ربكم ليسألكم عن أعمالكم. ألا فليبلغ أدناكم أقصاكم».

أما إقراره الملكية الحماعية فهو ظاهر في المساجد، إذ جعلها لله سبحانه وتعالى له، فقد جاء في القرآن الكريم: ﴿وَأَن المساجد لله ﴾ وليس يراد من ذلك إلا أنها لجماعة المسلمين يؤدون فيها عبادتهم وشعائرهم، وظاهر أيضاً في شريعة الوقف الذي جعلت غلاته وثمراته في سبيل الخير العام أي في مصالح عامة المسلمين، وظاهر كذلك فيما فعله رسول الله (عَنَاهُ) في قسمته غنائم خيبر نصفين جعل أحدهما للنوائب والوفود تفد على رسول الله (عَنَاهُ) وعلى المسلمين؛ ليطعموا من غلته، وظاهر فيما حماه رسول الله (عَنَاهُ) من الأرض لخيل المسلمين التي يحملون عليها حين يغزون في سبيل الله تعالى، فقد حمى النقيع (المناهن فكان للمسلمين عامة.

وهذا هو شأن الهيء والغنائم قبل قسمتها في الناس، وكان هذا أساس قول عمر في هذا المال: "ما من أحد من المسلمين إلا وله في هذا المال حق أعطيه أو منعه» وكان يقول: "من أراد أن يسأل عن ذلك المال فليأتني، فإن الله تبارك وتعالى جعلني له عارفا وقاسمًا».

وهذا ما يدل على ما يراد بالملكية الجماعية في نظر الإسلام، وأنها لأفراد المسملين لا لهيئة من الهيئات، باعتبارها ذات شخصية اعتبارية لها ملك هذا المال وحقوقه وفي حمى رسول الله (ﷺ) حين حمى النقيع لخيل المسلمين إقرار للملكية الجماعية، إذ صارت أرضه بذلك لجماعة المسلمين في سبيل منفعة عامة لهم، هي جعلها مرعى لخيلهم المعدة للغزو في سبيل الله.

## ع - طبيعة الملك أو حق الملكية :

وصفت الملكية في تعريفاتها السابقة بأنها اختصاص، وبأنها صفة شرعية أو حكم شرعي، وذلك يدل على أنها صفة اعتبارية منتزعة من آثارها وأحكامها التي

<sup>(</sup>١١) ، موضع قربب من المدينة.

رتبت عليها، أو جمعلت لها بمقتضى العرف والعادة وبداعية الحاجة بما أقرته الشرائع.

وثبوت هذه الصفة اعتبارا قد رتب على أسباب معينة، فكانت أثراً جعليا أو نتيجة جعلية لهذه الأسباب، كما كانت بالنظر إلى قرار الشارع إياها وإقراره لأثارها، حكما شرعيا مستندا إلى اعتبار الشارع وإقراره، وذلك ما لا يخرج بها عن أن تكون صفة شرعية اعتبارية ليس لها وجود ولا حقيقة مادية.

وكذلك كان تعريف رجال القانون لها بأنها الحق في الاستعمال والاستغلال والتصرف، أو القدرة على ذلك، إذ ليس الحق قانونا إلا أمرا يثبت باعتبار القانون وحكمه.

ومن ثم كان حق الملكية أو الملك من النظم التي تخضع في وجودها وفي نشأتها وفي آثارها إلى مصدر هذا الاعتبار من شريعة أو قبانون، فهي تتحدد وتتكيف بما يوضح لها في هذين المصدرين من حدود وقيود، وبما يتصف به من أوصاف، وهي في هذا المجال لا تتحدي مصادرها التي منها العرف الصحيح السليم، ولذا يجب أن يكون لعرف الناس وتعاملهم أثر في ذلك.

ومن هذا يتبين أن الملك ليس إلا اعتباراً شرعيا يوجد حيث تقضى الشريعة أو القانون بوجوده، وينتفى حيث تنفيه هي أو القانون.

### 0 – نطاق الملك و مداه :

نويد فيما ندلى به من بيان التعريف بأمرين : الأول ما يصلح أن يكون محلا للملك أو لحق المكية، والثانى : مدى كل منهما والحدود المحددة لمحلهما، أى لما يتعلق به كل منهما وما يتصل بذلك.

(۱) فأما ما يصلح أن يكون محلا لكل منهما: فهو الأعيان المالية، ففى اصطلاح الفقه الإسلامي أن ما يتناوله اسم المال من الأعيان يصلح أن يكون محلا للملك، وما لا يتناوله اسم المال منها لا يصلح أن يكون محلا للملك، كالميتة والخمر بالنسبة إلى المسلمين، وكذلك كل ما حرم الشارع تملكه والانتفاع به. وكذا كل ما لا ينطبق عليه تعريف المال؛ كالشمس والقمر والنجوم ونحوها.

ويرى فقهاء القانون أن محل حق الملكية إنما هو الأعيان المالية المعينة بذواتها مما لم يحرم القانون حيازتها وامتلاكها، مع مراعاة معنى المالية في اصطلاحهم وهو أوسع دائرة من معناه في اصطلاح الفقه الإسلامي، ثم إن هذا الحق لا يتجاوزها عندهم إلى المنافع والحقوق بأنواعها، فليس يصلح شيء منها أن يكون محلا لحق الملكية في نظر القانون وإن تناولها اسم المال. بينا نجد أن الملك في نظر الفقه الإسلامي يتجاوز هذا النطاق فيثبت في المنافع على العموم سواء اعتبرت مالا، كما ذهب إلى ذلك فقهاء الحنفية، وهب إلى ذلك جمهور الفقهاء أم لم تعتبر مالا، كما ذهب إلى ذلك فقهاء الحنفية، وذلك لما قدمنا من أن معنى الملك الاختصاص الذي يخول صاحبه الاستئثار والمنع على ما تقدم بيانه، وهذا كما يتحقق في الأموال يتحقق في غيرها، وكما يتحقق في الأعيان يتحقق في غيرها من المنافع والحقوق.

غير أنه يلاحظ أن من المنافع ما حرمه الشارع، وذلك كمنفعة الغناء ومنفعة الات الطرب، كالعود والمزمار ومنافع آلات اللهو، كالنرد ونحوه، وكذلك منافع كل ما حرم الشارع عينه إذ لا يجوز الانتفاع بماحرم الشارع عينه، كالخمر والميتة والدم المسفوح بالنسبة للمسلمين، فقد روى عبد الله بن عمر أن رسول الله (علله) قال : "إن الله حرم الخمر والميسر والمزر والكوبة والغبيراء وكل مسكر حرام» وفى لفظ آخر "إن الله حرم على أمتى الخمر والميسر والمزر والكوبة والفنين» رواه أحمد (۱) . وجاء في الكتاب العزيز : ﴿قُلُ لاَ اجد فيما أوحى إلى محرما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوحا أو لحم خنزير وكلها صريحة في تحريم شرب الخمر وبيعها والتعامل بها والانتفاع بها، وفي تحريم وكلها صريحة في تحريم شرب الخمر وبيعها والتعامل بها والانتفاع بها، وفي تحريم الانتفاع بآلات اللهو في اللهو بها، فكان النهي عن الانتفاع بمنافع هذه الأشياء نهيا عن تملك منافعها، فلايصح الاستئجار عليها إذ تملكها إنما يكون باستيفائها والمتعة عن محلك منافعها، فلايصح الاستئجار عليها إذ تملكها إنما يكون باستيفائها والمتعة بها، وذلك هو المحرم المنهى عنه.

 <sup>(</sup>١) المزر نبيذ الشبعير ، والكوبة الطبل، والغبيراء قبيل الطنبور، وقيل العود، وقيل البهربط، والقنين لعبة للروم بقامرون بها، وقيل هو الطنبور بالحبشة.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ١٤٤

وإنما يتناول ذلك النهى ما كمان منفعة مقصودة منها، أما ما ليس مقصودا منها، كمتملك هذه الآلات لإحراقها أو لبيعها لذميين مثلا، فملا يتناوله النهى ولاالتحريم فيما يبدو من الأحاديث.

أما الخمر فقد نهى الرسول (عليه عن شربها وبيعها وحملها وذلك فيما رواه أنس عن رسول الله (عله أنه قال: «لعن عاصرها ومعتصرها وشاربها، وحاملها والمحمولة إليه، وساقيها وبائعها وآكل ثمنها، والمشترى لها والمشتراة له» رواه الترمذي، وابن ماجة، وذلك مايدل على حرمة تملكها على المسلم وهو ما يستلزم ألا تكون محلا لملك المسلم وإن صلحت أن تكون محلا لملك الذمي، وهذا عند أبي حنيفة، ورتب عليه وجوب تضمين المسلم إذا أراقها لذمي خلافا للشافعي، ومثلها في عدم قبولها لتملك المسلم الميتة فيما عدا إهابها، وذلك لما روى عن ابن عباس: «دباغ كل إهاب طهوره» فيملك الإهاب ليطهر وينتفع به، ومن الفقهاء من استثنى إهاب الكلب والخنزير، ومنهم من استشنى إهاب الخنزير فقط، ولكن الحديث عام.

وأما الدم المسفوح فقد حرم الشارع شربه، لما يترتب عليه من الضرر بشاربه، وذلك لا يمنع من تملكه إذا تحول وتملك لمنفعة أخرى غير شربه.

وعلى الجملة ، فهذا النوع من المنافع المحرمة التي أشرنا إليها لا يصلح أن يكون محلا للملك في نظر من ذهب إلى تحريمه من الفقهاء.

وكذلك لا يصلح أن يكون محلا للملك ماكان من الأعيان معدوم المنفعة، لأن ملك العين إنما يقصد به منفعتها، فإذا لم يكن لها منفعة ما لم يصح تملكها، ومن ثم لم يجب فيها عوض عند التعدى عليها، وذلك مثل خشاش الأرض، وهو حشراتها وهوامها، فهذا لا يصلح أن يكون محلا للملك، كما لا بصلح أن يكون محسلا له منفعة الغناء في نظر من ذهب إلى تحريمه من الفقهاء. قيال ابن رشد الحفيد في البداية: أجمعوا على إبطال كل منفعة كانت لشيء محسرم العين كل منفعة محرمة بأمر الشارع، مثل منفعة النوح والغناء، وأما منا اختلف في تحريمه من ذلك فقد اختلف في تملكه، ومن الفقهاء من لم يجعله محلا للملك وأجاز أن يكون محلا للملك وأجاز الإجارة فيه وامتلاكه بعوض وعدم جواز يكون محلا للهارعة، وأثر ذلك جواز الإجارة فيه وامتلاكه بعوض وعدم جواز

ذلك، فإجارة الفحول من الإبل والبقر والخيل للنزو ممنوعة عند أبي حنيفة والشافعي ؛ للنهي عن عسب الفحل مع جواز الإباحة فيها والكرامة عندهما، وجائزة عند مالك، وهو قول يخالف ما يروى عن ابن عمر قال: نهى النبي (عليه) عن ثمن عسب الفحل، رواه أحمد والبخارى، وما روى عن جابر: نهى النبي عن بيع ضراب الفحل، رواه مسلم والنسائي. أما الكرامة ففي جوازها جاء حديث أنس: أن رجلا من كلاب سأل النبي (عليه) عن عسب الفحل فنهاه، فقال يارسول الله: إنا نطرق الفحل فنكرم، فرخص له في الكرامة. رواه الترمذي ولعل مالك استند إلى هذا.

وقد جرى العرف في بعض البلاد العربية كمصر على هذه الكرامة.

ومما تقدم يرى أن المملوك في نظر الفقهاء أعم من المال، إذ منه ما يعد مالا ومنه مالا يعد مالا في اصطلاحهم.

ومما يجب الالتفات إليه أن هذا النوع من الاختصاص الذى عده الفقهاء ملكا لا ينكر وجوده رجال القانون، إذ هو أمر واقع تقوم عليه معاملات الناس، والقانون في هذا واسع المجال. غاية الأمر أنه لايتناوله اسم حق الملكية في اصطلاحهم، ولذا كان بحثهم له في نطاق الحقوق عامة، وعلى هذا يرى في اصطلاحهم أن من المال ما يكون محلا لحق الملكية وهي الأعيان المشخصة، ومنه ما لا يكون محلا لها وهو ما عداها. فكان أعم من المملوك. وكما يرى أن اسم المال في اصطلاح الفقه الإسلامي أخص من الملك بمعنى المملوك، فكل مال يصح أن يملك ولكن يوجد من المملوك ما ليس يعد مالا، كما قدمنا.

(ب) أما مدى ما يمتد إليه الملك في نظر الفقهاء إذا ما تعلق بما يملك فإنه حين يتعلق بالأعيان يمتد إلى منافعها وثمراتها ونتاجها وجميع ما يتولد منها، سواء منها المنقول والعقار، ففي الحيوان يمتد إلى جميع أجزائه وإلى نتاجه ومنافعه، وفي العقار يمتد إلى علوه وسفله ومنافعه، فكان لمالك الأرض البناء عليها والاستعلاء به أي حيث يستطيع أن يعلو به وينتفع، وكان له من الانتفاع بسفلها ما يستطيع أن يصل إليه بالحفر في ذلك السبيل، وكان له بناء على ذلك أن يمنع جاره من أن ينتفع بجوها الذي يعلوها. وذلك بأن يمتد ببنائه إلى علوها على أي وضع من الأوضاع، أو بأن تمتد فروع أشجاره المغروسة في أرضه إلى ذلك العلو، أو بأن

يمد فيها أو في علوها أسلاكًا أو نحو ذلك، كما يكون له أن يمنعه من الانتفاع بسفلها بأى طريق أراد، كأن ينشئ فيه حجرات أو مجرات أو يمد فيه أنابيب أو نحو ذلك، وإذا كان العقار أرضا زراعية كان لمالكها ما ينبت فيها من شهر وزرع وما يثمره ذلك الشهر بشرط ألا يكون ذلك من بذور مملوكة لغيره. أما ما يكون من بذر يبذره مالكه في أرض غيره فإن ما ينبت منه ويتولد يكون ملكا لصاحب البذر، لأنه متولد من بذره أو نماء بذره وليس لصاحب الأرض التي ينبت فيها إلا ما يستحقه من أجر بسبب شغل أرضه به، وإذا ما حوت الأرض كنوزا أو معادن فإن الكنوز لا تكون ملكا لصاحب الأرض؛ لأنها ليست جزءا منها ولا متولدة عنها وإنما تكون ملكا لصاحبها الذي أودعها فيها. أما المعادن وهي الفلزات توجد في الأرض بحسب الطبيعة فقد اختلف الفقهاء في حكمها لمن تكون ، وسيأتي بيان ذلك عن قريب.

وقد ذهب كثير من الفقهاء إلى استثناء الكلأ الذى ينبت فى الأرض من غير صنع مالكها، فذهبوا إلى أنه يكون مباحا، كما استثنوا الماء ينبع منها، وذلك لعموم قوله (علله): «الناس شركاء فى ثلاثة ، الماء والكلأ والنار» رواه أحمد، وأبو داود عن أبى خراش، عن بعض أصحاب رسول الله (علله) ورواه ابن ماجة من حديث ابن عباس وزاد فيه وثمنه حرام ـ وعن أبى هريرة أن النبى (علله) قال: «لا يمنع الماء والكلا»(۱) رواه ابن ماجة ـ فليس يملك شيء من ذلك إلا بإحرازه، وتملكه بإحرازه محل إجماع غير أن ماينبت منه فى الفلاة غير المملوكة بدون مباح بلا خلاف إذا كان بدون إنبات، أما ما يوجد منه فى الأرض المملوكة بدون إنبات أحد فهو محل خلاف بين الفقهاء، ذهب بعضهم إلى أنه مباح حتى يحرز؛ إنبات أحد فهو محل خلاف بين الفقهاء، ذهب بعضهم إلى أنه مباح حتى يحرز؛ لأن مجرد وجوده فى الأرض بحسب الطبيعة لا يعد إحرازاً له من مالكها، وذهب أخرون إلى أن وجوده فيها يعد إحرازا فيكون ملكا لصاحب الأرض وإليه ذهب بعض الشافعية، وسيأتي لذلك تفصيل بيان عند الكلام على التملك بسبب بعض الاستيلاء.

هذا، وليس فيما أخذت به القوانين في البلاد العربية خملاف لما ذكرناه مما ذهب إليه فقهاء الشريعة الإسلامية، ففي نصوصها ما يدل على أن حق الملكية

<sup>(</sup>١) الكلأ : النبات رطبه ويابسه، والرطب منه الخلاء واليابس الحشيش.

محله الأشياء المعينة وما يضفرع منها فيكون لصاحبه ما يتولد منها من شمار ومنتجات، وما يكون لها من منافع على اختلافها، وذلك بما لا يخالف ما تقدم بيانه.

فتقضى الفقرة الأولى من م (٨٠٢) مدنى مصرى بأن مالك الشيء يملك كل ما يعد من عناصره الجوهرية بحيث لا يمكن فصله دون أن يهلك أو يتلف أو يتغير، كما تنص المادة (٨٠٤) مدنى مصرى على أن لمالك الشيء الحق في ثماره ومنتجاته وملحقاته ما لم يوجد نص أو اتفاق يخالف ذلك، ولا يختلف القانون الليبي في مادته (٨١٢) في هذا عما ذكرنا، وكذلك القانون المدنى العراقي في مادته (٨١٠) والقانون المدنى السورى في مادته (٧٦٩) فعقرة أولى ، وهذا في عمومه يتفق مع ما ذهب إليه كثير من فقهاء المالكية، ولكن جمهور الفقهاء كما قدمنا يستثنون من هذا الحكم الكلا والماء على ما بينا فيهما من أحكام.

هذا وقد جاء في القانون المدنى المصرى م (١٨٠٤) أن لمالك الشيء الحق في كل ثماره ومنتجاته وملحقاته ما لم يوجد نص أو اتفاق يخالف ذلك، وذلك ماجاء في م (٧٧٠) مدنى سورى وم (٨١٣) مدنى ليبي وم (١٠٤٨) مدنى عراقي وم (١٢) لبناني، ولا يرى الفقهاء هذا الرأى باطلا، بـل إنما يتقيد فقط بالنسبة للأرض عند التعاقد عليه بعقد اللأرض عند التعاقد عليه بعقد المساقاة، إذ يكون للمزارع أو المساقى حصة في محصول الأرض أو الشجر وإن لم يكن نماء لملكه ولا تعد حينئذ ملكا لمالك الأرض أو الشجر وإن كانت نماء لملكه، ولذا كان رأيهم أن النماء لمالك مصدره دائما إلا فيما ذكرنا وليس للشرط أثر يترتب عليه خلاف ذلك.

ويلاحظ أيضا أن مما يمتد إليه حق الملكية ما يعد متحدا بالعقار، سواء أكان هذا الاتحاد طبيعيا أم صناعيا، فجميع الأشياء المتحدة بالعقار تتبيعه في الملك، فتكون مملوكة لمالكه عن هذا الاتحاد الذي يعرف في القانون باسم الالتصاق. ومن الجدير بالذكر أن الأشياء التي تتحد بالأرض اتحادًا صناعيًّا، كالبناء تتبعها ولو كانت من صنع غير مالكها غير أنه في هذه الحال,قد تعد الأرض المقام عليها البناء تابعة له، وذلك في حالة ما إذا كان الباني حسن النية وكانت قيمة الأبنية تفوق كثيرا

قيمة الأرض، م (٨٨٩) مدنى سبورى وم (٩٢٥)/٢ مدنى مصرى. ويرى بعض الحنفية، كالكرخى أن الأرض تتبع البناء فى الملك إذا كانت قيمته أكثر من قيمة الأرض فتكون ملكا لمالكه بقيمتها، وإن لم يكن حسن النية، وذلك بناء على ارتكاب أخف الضررين عند اجتماعهما، ولا يشترطون فى ذلك حسن النية. ويرى آخرون اشتراط هذا الشرط، وعلى ذلك يؤمر صاحب البناء بالقلع مهما كانت قيمته، ولا تتبعه الأرض وتسلم الأرض إلى مالكها خالية منه، زجراً له حتى لا يكون فى ذلك سبيل إلى أخذ ملك الغير ظلماً(١)، وإلى هذا مال كثيمر من فقهاء المذاهب الأخرى.

### علو الأرض وسفلما :

كان النظر يتجه فيما سبق إلى أن يكون علو الأرض وسفلها حقا لمالكها دون مراعاة حد معين ينتهي إليه ما لمالكها من حق في علوها أو من حق في سفلها وعمقها إذ لم تكن هناك داعية تدعو إلى البحث في ذلك؛ طلبا لوضع حدود مقدرة. ولكن حين احترعت الطائرات فجابت الآفاق الجوية، واضطرت الحكومات إلى حفر الأنفاق الغائرة العمق تحت المنازل في المدن الكبيرة : لتكون مسارا للمركبات الكهربائية في المناطق المزدحمة بالمارة وبالسكان، أصبح النظر في تحديد العلو أو السفل الذي يتعلق به حق صاحب الأرض ذا فائدة وأثر في المجال الاجتماعي والاقتصادي والسياسي، بالنسبة إلى مرور الطائرات فوق الأراضي المملوكة، وبالنسبة إلى حفر الأنفاق تحت المنازل، فكان من ذلك أن اتجه الباحثون إلى تحديد كل من العلو والعمق الذي يتعلق به حق صاحب الأرض ولا يكون لغيره أن ينتفع به إلا عن طريقه وإذنه، غيير أن النظر في ذلك على اختلاف أربابه من رجال القانون لم ينته في نتائجه إلى اتفاق أو إلى تحديد مرض ميسور التنفيذ مأمون الحرج، ولهذا ذهبت التشـريعات المعاصرة إلى أن يكون لمالك الأرض منهما ما يُسْتَطَيْع أَنْ يَتْمُـتُع بِهُ ويستَـفيد منـه في حدود إمكانه؛ لأنه أولي من غـيره في الانتفاع بما يملك وبما يتصل به أو يجاوره مجاورة يترتب عليها ثبوت حق الانتفاع به قانونا، وليس من فائدة له في أن يمتد ملكه علوا أو سفلا إلى غير نهاية،

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين، ج ٥، ص ١٣٥، ١٣٧، طبعة الحلبي

ولامحل لأن يكون لشحص ملك ما لا يستطيع أن ينتفع به، بينا يرى أن من وراء هذا الإقرار له بذلك صررا بمن له قدرة فوق قدرة الأفراد، ووسائل ليست لهم من الهينات التي تستطيع أن تجعل من دلك محلا لانتفاع المجموع، ولا مساغ لأن يمتنع على الجماعة دلك ، إد إنه يتنافى مع ما انتهى إليه النظر في هذا العصر من أن الملكية كما شرعت لمصلحة المالك شرعت كذلك لتكون دعامة من دعائم قيام النظام الاجتماعي الذي يستوجب توجيهها إلى تحقيق المصالح الاجتماعية. كما بينا فيما سبق.

وعلى هذا الأساس جاء نص الفقرة الثانية من م (٨٠٣) مدنى مصرى : أن ملكية الأرض تشمل ما فوقها وما تحتها إلى الحد المفيد في التمتع بها علوا وعمقا.

وعلى هذا الأساس وضعت بقية القوانين في البلاد العربية بدليل ما جاء في المواد (٧٦٩) مدنى سورى و(٤٩) مدنى عراقي و(٨١٢) مدنى ليبي و(١٣). لبناني. وهذا مع ملاحظة القيود التي وضعت لمصلحة الملاحة الجوية، نظرا إلى الصالح العام للدولة.

أما فقهاء الإسلام فكان رأيهم في هذا رأيا مظلقا غير محدد فدل بإطلاقه على أنهم لا يرون في ذلك تحديدا بمسافات خاصة ، كما جاء في كتاب الفروق للقرافي (١) ، ولكن تعريفهم الملك بأنه ما أمكن حيازته والانتفاع به ، أو بأنه الاختصاص الحاجز يشير إلى أن كلا من العلو والسفل المملوكين لصاحب الأرض محدد بإمكان الانتفاع بهما والقدرة غلى المنعة الحاجزة ، وهذا ما يجعل رأيهم في العلو والسفل قريبا مما ذهبت إليه القوانين المدنية ، وإن كانوا لم يصرحوا بذلك عند بيانهم لما لصاحب الأرض من علوها وسفلها.

هذا، وقد تنفصل ملكية الأرض عن ملكية بعض الطبقات العلوية، وذلك حين يتملك الإنسان علو بناء قائم على أرض، ويتحقق ذلك في مبنى ذى طبقات باع صاحبه بعض طبقاته العليا أو باع أرضه وطبقته السفلى واستبقى لنفسه الطبقات العليا. ففي هذه الحال تكون الأرض وما عليها من بناء لم يبع معها ملكا لشخص، ويكون ما يعلو ذلك من الطبقات ملكا لشخص آخر، ويظل كذلك

<sup>(</sup>١) انظر الفروق للقرافي حد ٤، ص ١٥، وتهذيب الفروق على هامشه، ج٤، ص ٤

مالكا لهرائه بعد انهدام بنائه. وقد يحدث ذلك أيضا في دار مكونة من ثلاث طبقات أو أكثر يبيعها مالكها لثلاثة أشخاص أو أكثر، لكل شخص طبقة منها، على أن تكون الطبقة السفلي صفقة واحدة مع الأرض فيكون لمشترى الطبقة الثانية حق ملكيتها ، ولمشترى الثالثة حق ملكها، وهكذا إلى أن يكون للأخير آخر طبقة وعلوها.

وهذه الملكية لا تثبت عند الحنفية ابتداء إلا ضون بيع علو قائم بناؤه فلا يملك حق التعلى استقلالا عندهم إلا بطريق الوراثة، إذ تمليكه استقلالا بطريق البيع أو الهبة مثلا غير صحيح، لأنه ليس بمال عندهم. وذهب الملكية والحنابلة إلى جواز تملكه استقلالا حتى أنه ليصح عندهم بيعه قبل وجود سفله، وذلك بأن يباع علو ما سيبنى على وضع معين موصوف، وعلى هذا الوضع يرى أن ملكية العلو قد تنفصل عن ملكية الأرض في نظر رجال الشريعة.

ولا تختلف التشريعات الوضعية عن الشريعة الإسلامية في جواز انفصال ملكية العلو عن ملكية الأرض، فتنفصل ملكية سطح الأرض عن ملكية ما فوقها أو ملكية ما تحتها عن ملكيتها، فقد جاء في الفقرة ٣ من م (٨٠٣) مدني مصرى: ويجوز بمقتضى القانون أو الاتفاق أن تكون ملكية سطح الأرض منفصلة عن مليكة ما فوقها وما تحتها. انظر م (٧٦٩) مدنى سورى و م (٨١٢) مدنى ليبي و(٤٩٤) مدنى عراقي.

### أحكام الكنوز والمعادن :

الكنز: اسم لما يوجد في باطن الأرض مما أودعه الإنسان نقوداً كان أم حليا أم سبائك؛ ولذا لا يعد جزءا من الأرض التي دفن فيها، ولا يتناوله ملكها، ولا حق لملكيتها، وسيأتي بيان حكمه في الكلام على أسباب الملكية، ويلاحظ أن المادة (٨٧٢) مدني مصرى تجعل لمالك الأرض ملكية الكنز المدفون الذي لا يستطيع أحد أن يشبت ملكيته له، وذلك ما ذهب إليه المقانون العراقي المدني في مادته (١١٠١)، وكذلك الليبي م (٨٧٦)، غير أنه جعل لمن يعشر على كنز بمجرد الصدفة في أرض مملوكة للغير نصفه، وهذا حكم لا يتفق مع الأسس الشرعية عندما يظهر لهذا الكنز مالك، إذ تقضى بأن يكون له جميعه.

أما اسم المعدن فيطلق في العرف على الفلز وهو - كما جاء في القاموس المحيط - جواهر الأرض كلها من الذهب والفضة والنحاس والحديد وغيره.

والذى يوجد فى الأرض مما هو جزء منها ولم يدفنه الإنسان ثلاثة أنواع : صلب قابل للطرق والسحب والانطباع بالنار، كالذهب والفضة والنحاس والحديد ونحو ذلك، وصلب لا يقبل الطرق ولا الانطباع بالنار ولا السحب، كالماس والياقوت ونحوها من الأحجار الكريمة. وسائل كالزئبق والبترول.

ويرى المالكية في أشهر أقوالهم أن ليس شيء من ذلك يعد مملوكا لمن يتملك أرضه التي تحيويه، فلا يملك بامتلاكها، إذ ليس لمثل ذلك تملك الأرض وتطلب عادة؛ وإنما يعد ملكا للمسلمين استولوا عليه باستيلائهم على أرضه، لاحتوائها عليه، وليس ثمرة للأرض ولامتولدا منها، فكان للإمام أمر هذه المعادن يستغلها لمصالح المسلمين أو يعطيها لمن يشاء نظير مال يصرف في مصالحهم أو بالمجان إن رأى المصلحة في ذلك، ولا يقطعها تمليكا، وإنما يقطعها إذا ما رأى المصلحة في ذلك - انتفاعا لمدة معينة أو مدة حياة من أقطعه إياها، ولذا لا يرثها من بعده ورثته بل يرد الأمر فيها إلى الإمام، ولا فرق في هذا الحكم بين ما يوجد من ذلك في أرض مملوكة وما يوجد في أرض غير مملوكة، ولا بين نوع منها ونوع آخر.

وقد جاء فى كتاب منح الجليل للشيخ عليش أن هذا الحكم دعت إليه المصلحة، لأن المعادن قد يجدها شرار الناس، فإن تركت لهم أفسدوا، لأنها مدعاة إلى التحاسد والتقاتل، فجعلت لجماعة المسلمين درءاً لكل هذه المفاسد وما ماثلها، على أنه يكفى فى تأييد هذا الحكم أنها وجدت فى أرض للمسلمين وفى ولاينهم وتحت حمايتهم، وإنما يكون للأفراد منها ما يعطون، وليس يتناول العطاء ما يوجد فى باطنها من معادن، ذلك ما ذهب إليه بعض المالكية.

أما غيرهم من الحنفية والشافعية والحنابلة فيرون أن هذه المعادن إذا وجدت في أرض مملوكة كانت تابعة لها، فكانت ملكا لمالك الأرض، وكان ملكه للأرض ملكا لها، لأنها من أجزائها، وهذا قول لبعض آخر من المالكية، واستئنى أحمد من ذلك في رواية عنه ما كان من المعادن سائلا، بناء على أنه لسيولته لايعد جزءا من الأرض. فلا تتناوله ملكيتها وإنما يكون مالا مباحا صاحب الأرض أولى به من

غيره، لقوله (ﷺ): "من سبق إلى ما لـم يسبق إليه أحد فهو له" رواه أبو داود. وفي رواية عنه فهو أحق به (١).

وفى هذا السرأى نظر، ذلك لأن الحسديث يدل عملى أن ملك ذلك لمالك الأرض لا على عدم تملكه إياه، ولسس من اللازم أن يكون جزء الأرض صلبا دائما، وجاء فى رواية أخرى عن أحمد أنه لا فرق بين الصلب والسائل فى تبعيته لملك الأرض، كما جاء فى إحياء الموات من كتاب الشرح الكبير.

هذا وللمالكية قبول ثالث يقضى بأن لا خلاف بينهم وبين غيرهم من أصحاب المذاهب الأخرى إلا في الذهب والفضة إذ يكون أمرهما إلى الأمام، كما تقدم، وذلك لانفرادهما باتخاذهما أساسا للتقويم، فكان من مصلحة الجماعة أن يكونا للأمة.

ومما يجب ملاحظت أن مالكا والشافعى وأحمد يرون أن هذه المعادن حين تكون ملكا لصاحب الأرض التى وجدت فيها تجب فيها الزكاة في بعض الأحوال، خلافا لأبى حنيفة إذ لا يرى وجوب الزكاة فيها في أية حال.

أما ما جرت عليه القوانين في الجمهورية العربية المتحدة وفي سوريا والعراق ولبنان فهو أن ما يوجد في باطن الأرض من المعادن التي توجد في مناجمها فإنه يعدد من أموال الدولة، وقد حددت المادة الأولى من القانون رقم (٨٦) لسنة ١٩٥٦ هذه المواد بأنها للمعادن وخاماتها والعناصر الكيماوية والأحجار الكريمة وما في حكمها والصخور والطبقات والرواسب المعدنية والمياه المعدنية إذا كان استغلالها لاستخراج مواد معدنية منها، وذلك البيان بناء على أن المواد المذكورة ضرورية للاقتصاد العام، فاعتبرها الشارع لذلك من النثروة الوطنية العامة التي لاتدخل في نطاق الملكية الفردية.

وهذا الموضوع قد تكفلت ببيان أحكامه في مختلف البلاد العربية قوانين خاصة، لسنا بصدد عرض تفاصيلها إذ كل ما يعنينا بيانه هو أن هذه المواد لاتتناولها ملكية أرضها في التشريع الوضعي، وأن هذه المواد في القوانين أكثر عددا وأنواعا منها في الشريعة الإسلامية.

<sup>(</sup>١) منتهى الإرادات، جـ ٢، ص ٤٣١.

### أنواع الملك :

للملك أنواع عديدة انقسم إليها، نتيجة لاختلاف وجهة النظر إليه، فله قسمة بالنظر إلى محله أى مايتعلق هو به، وقسمة بالنظر إلى خصائصه وقسمة بالنظر إلى وضعه وصورته.

#### قسمته بالنظر إلى محله:

ينقسم الملك بالنظر إلى محله قسمين : ملك عين ، وملك منفعة .

فأما مالك العين ويسمى أيضاً بملك الرقبة، فهو ملك ذات الشيء ومادته، كملك العقار وملك المنقول من الأموال أو من الأعيان.

ولا يقبل الملك من الأعيان إلا ما كان له منفعة لم يحرمها الشارع. وهو ما يعد مالاً، فما لا منفعة له، كالخشاش من حشرات الأرض وهوامها ونحوه، وما كان له منفعة حرمها الشارع، كالميتة والخمر والخنزير للمسلمين لا يقبل الملك أو لا يملك.

وقد روى عن جابر، أنه سمع رسول الله (ﷺ) يقول: "إن الله حرم بيع الخمر والميستة والخنزير والأصنام" فقيل: يا رسول الله: أريت شحوم الميستة فإنه يطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس. فقال: "لا، هو حرام" ثم قال رسول الله (ﷺ) عند ذلك: "قاتل الله الميهود إن الله لما حرم شحومها جملوه ثم باعوه فأكلوا ثمنه" رواه الجماعة.

وعن ابن عباس قبال، قال رسول الله (ﷺ): «لعن الله اليهود حرمت عليهم الشيخوم فباعوها فأكلوا أثمانها، إن الله إذا حرم على قوم أكل شيء حرم عليهم ثمنه» رواه أحمد وأبو داود. وحرمة البيع تستلزم عدم الملك.

وملك الشيء والاختصاص به إنما يكون للانتفاع به، فإذا لم يكن من ورائه أية منفعة أو كانت منافعه محظورة كان الاختصاص به عبثًا لا يقره العرف، وانتفى أن يكون محللا لاعتبداء، أو محلا لأى حكم، أو أثراً من آثار الملك، فيلم يقبل لذلك أن يملك.

هذا، وقد يكون للعين منفعة لم يحرمها الشارع ولكن يوجد به مانع يمنع من إباحة الانتفاع المطلق به شرعاً، وذلك مثل الروث وما يشبهه من الأنجاس، مما

أبيح الانتفاع به عند الحاجة، كالانتفاع به في تسميد الزراعة، ومثل الكلب ينتفع به في الحراسة، وهذا النوع محل خلاف. فمن الفقهاء من يرى أنه غير قابل للملك فلا يملك، كالشافعية؛ وذلك لنجاسته التي أدت إلى حظر الانتفاع به انتفاعًا مطلقا، فحظر لذلك تملكه، ولكن جاز اقتناؤه للانتفاع به عند الحاجة، ويسمى اقتناؤه حق اختصاص، ومن الفقهاء من يرى قبوله الملك فيجوزون تملكه كالحنفية وذلك لجواز الانتفاع به في الجملة وذلك ما يسوغ تملكه والاختصاص به.

والمال بطبيعته قابل لأن يملك، ولكن قد تعرض له عوارض تجعله غير قابل للملك في بعض أحواله، وهو من هذه الناحية ثلاثة أقسام :

(1) ما لايجوز تمليكه، ولا تملكه، وهو ما خصص للمنافع العامة ما دام مخصصا لذلك فلا يثبت فيه لأحد ملك خاص، وإنما يعد ملكا لمجموع الأمة، فكان مالا تعلق به حق الناس جميعا، وذلك كالمساجد والحصون والأنهار والطرق العامة ونحو ذلك.

(ب) ما لايقبل التمليك إلا عنداوجود المسوغ الشرعى لذلك، وهو الأعيان الموقوفة والعقار المملوك لبيت المال مما يطلق عليه الآن الملك الحر فلا يجوز تمليك شيء من ذلك لشخص من الأشخاص إلا بمسوغ من المسوغات السرعية، ويعد بيعها من غير مسوغ غير صحيح، وليس فيها لأحد ملكية خاصة لها جميع عناصر الملكية ومزاياها، إذ إن الوقف عند أكثر الفقهاء لا ملك فيه لأحد، وإنما الملك فيه لله سبحانه وتعالى. أما عند غيرهم فهو مملوك لواقفه أو للمستحقين لريعه، ولكن ملكيتهم له ملكية مقيدة ليس لها خصائص الملكية المطلقة، وما لبيت المال يعد مملوكاً لجماعة المسلمين.

(جـ) ما يقبل التمليك والتملك بلا شرط، وهو ما عدا القسمين السابقين.

وملك العين أو الرقبة إن شمل منافعها أيضا سمى بالملك التام، وهى تسمية حديثة لم تكن معروفة لدى فقهائنا الأقدمين، وإن اقتصر على العين فقط ولم يتناول منافعها سمى ملكاً ناقصاً وله حالتان يوجد فيهما :

الأولى: ملك العين التي أوصى بمنافعها لشخص من الأشخاص بعد وفاة الموصى: فإن ورثة الموصى لا يملكون عند وفاته إلى رقبتها فقط تملكوها

بالوراثة. أما منافعها فهى ملك للموصى له بمقتضى الوصية، وعندئذ لا يكون آلمالك العين أن ينتفع بها ولا أن يتصرف في منافعها ما دامت في ملك الموصى له، وإذا انتهت مدة الوصية أو مات الموصى له ولو قبل نهايتها على ما ذهب إليه الحنفية، والقانون المدنى، صارت المنافع ملكا لورثة الموصى تبعًا لاصلها ومصدرها وهو العين، ويجب على الموصى له تسليم العين إلى ورثة الموصى إن كان حيا عند انتهاء مدة انتفاعه، كما يجب ذلك على ورثته بعد وفاته عند انتهاء مدة الوصية بوفاته، لأنها أمانة في يدهم يجب ردها إلى مالكها عند انتهاء الحق فيبها. وعند ذلك تصبح ملكية ورثة الموصى للعين ملكية تامة، وليس للوارث بيع العين الموصى عنف عتها في مدة الوصية؛ لتعلق حق الموصى له بها وعدم قدرته على التسليم، ولكن إذا باعها للموصى له بالمنفعة جاز ذلك، وكان شراؤه إياها تنازلا عن الوصية له بمنافعها، وعند الشافعي له بيعها مطلقاً ولو لغير الموصى له، ولكن إذا كانت الوصية مؤبدة فالأصح جواز بيعها للموصى له لا لغيره (١).

الثانية : ملك العين عند الإيصاء بها لشخص وبمنافعها لشخص آخر، وذلك أن يكون لشخص عين من الأعيان فيوصى بمنافعها لشخص وبرقبتها لشخص آخر، فإذا مات مصراً على وصيته وقبل كل منهما الوصية كان الأول مالكا لرقبة العين فقط، وكان ملكه ملكا ناقصًا ، وكان الثاني مالكا لمنافعها في العين إليه اليستوفئ حقه منها وتظل في يده إلى انتهاء حقه فإذا انتهى عادت منافع العين إلى الموصى له بالعين، وسلمت العين إليه، وكان ملكه حيننذ ملكا تاما.

وملك المنافع وحدها يسمى أيضا ملكا ناقصاً، وعليه فالملك الناقص ما اقتصر على الرقبة فقط أو على المنافع فقط. وذلك كملك الموصى له بالمنافع منفعة العين الموصى بمنافعها له، وملك المستأجر لمنافع العين المستأجرة، وملك المستحق. في الوقف لمنافع العين الموقوفة عليه. ويلاحظ أن تسمية هذا النوع من الملك بالملك الناقص تسمية مستحدثة لم تكن معروفة عند سلفنا من الفقهاء الأقدمين.

ويرى الحنفية أن هذا النوع من الملك وهو ملك المنافع فقط قــد يقيد صاحبه أن ينتفع بنفــسه وأن ينتفع بواسطة غيـره، فيكون له أن يؤجر وأن يعيــر، كما في

<sup>(</sup>١) نهاية المحتاج ، جـ ٦، ص ٨٧.

المستأجر والموصى له عند عدم التقييد بمنعه على ما ذهب إليه الشافعى. وذهب الحنفية إلى أن الموصى له بالمنفعة لا يملك إلا الإجارة؛ لأن المنافع عندهم ليست بمال وقد ملكها بغير عوض فإذا ملكها غيره بعوض كان مملكا أكثر مما ملك وهذا لا يجوز (١). ولكن يجوز له الإعارة؛ لأن الملك بالإعارة في القوة كالملك بالوصية، فكلاهما منك بالمجان.

وقد يكسب صاحبه أن ينتفع بنفسه فقط، وذلك كما في وقف أماكن السكني على طلبة العلم، فليس لهم إلا أن ينتفعوا بأنفسهم فيسكنوا، وليس لهم أن يؤجروا ولا أن يعيروا، وإن كان لهم أن يبيحوا في النطاق المتعارف من ناحية أن ذلك يعد مأذونا فيه لهم.

وكذلك يرى الحنفية أن الموقوف عليه في الحالين: حال الوقف على طلبة العلم للسكنى، وحال الوقف على غيرهم للسكنى بملك المنفعة فيكون له ملك المنفعة أو حق الانتفاع لا فرق عندهم بين التعبيرين وكل ما هنالك من فرق أن هذا الملك قد يكون مطلقًا غير مقيد، كما في الوقف على الأقارب مثلا، وقد يكون مقيدًا. وتقييده قد يكون بواسطة العرف كما في وقف بيت على طلبة العلم لسكناهم، وقد يكون مقيدًا بالعبارة واللفظ، كما في وقف بيت على زيد ليسكنه بنفسه على ألا يؤجر ولا يعير، وهذا خلاف اصطلاح المالكية فإنهم يجعلون حال الإطلاق من قبيل الملك؛ لثبوت التصرف والانتفاع للمالك فيها ويخصونها باسم ملك المنفعة، ويجعلون الحال المثانية حال التقييد من قبيل الإباحة ويطلقون عليها اسم حق الانتفاع؛ لعدم جواز التصرف فيها للمالك وهو اصطلاح الشافعية أيضا (٢)، وهذا اصطلاح يخالف اصطلاح الخنفية الذين لم يصطلحوا على هذه التفرق.

ويلاحظ أن الحنفية يفرقون بين ملك المنفعة وإباحتها، فيقولون : إن ملك المنفعة إنما يئبت بالتمليك سواء أكان بعوض، كما في الإجارة أم بغير عوض، كما في الوقف والإعارة والوصية بالمنافع، وهو يكسب صاحب حق التصرف في المنفعة

<sup>(</sup>١) الدر المختار، جده، ص ٤٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأشباه، للسيوطي

بالإجارة والإعمارة على حسب الأحوال عند الحنفية ما لم يوجد مانع من شرط مشروط صراحة أو عرفا.

وأما الإباحة فحق يثبت للشخص أثراً ونتيجة لإذنه بأن ينتفع، وقد يكون هذا الإذن من الشارع، كما في إباحة الانتفاع بمياه الأنهار، وبالكلا قبل الإحراز وبالطريق العام، وبالحقاطر والمرافق العامة، وفي هذا الصدد روى قوله (عَلَيْنَ ) : الناس شركاء في ثلاثة : في الماء والكلا والنار»، أي شركاء فيها شركة إباحة لاشركة ملك، وقد يكون الإذن من المالك، كأن يأذن إنسان آخر بأن يركب سيارته، أو بأن يبيت في منزله، أو أن يمر في طريقه الخاص المملوك له، أو بأن يأكل من طعامه، وما دام الإذن قائما فالإباحة قائمة وحق الانتفاع ثابت، فإذا انتهى الإذن بانتهاء مدته إن كان له مدة أو برجوع الإذن عنه أو بوفاته انتهى الحق.

وليس للمباح له إلا أن ينتفع بنفسه وفق الإذن الصادر له، فمن دعى إلى وليمة فليس له أن ينيب غيره عنه ولا أن ينقل من أطعمتها إلى منزله.

والمباح له يتملك ما أبيح له بما يملك به المال المباح وهو الاستيلاء عليه على الوجه المأذون به من صاحب الحق.

ومن هذا يتبين أن الملكية التامة محلها الأعيان المالية اتفاقا. وأن الملكية الناقصة محلها الأعيان المالية دون منافعها أو منافعها دون ذواتها ومادتها. أ

ولاحتلاف الفقهاء في مالية المنفعة إذ يراها الشافعية مالا، ويراها الحنفية ليست بمال، نجد أن الملكية التامة والناقصة بالمعنى السالف الذكر محلها المال دائما عند الشافعية فلا يملك إلا ما كان مالا (١). أما عند الحنفية فتكون الناقصة في المال وفي غيره، كالمنافع. أما الملكية التامة فلا تكون إلا في الأموال عندهم.

<sup>(</sup>۱) راجع الأشباه، للسيوطى، ص ٣٤٩، ما يفيده تعريف السبكى للملك، بانه حكم شرعى يقدر فى عين أو منفعة يقتضى تمكين من ينسب إليه من انتفاعه وأخذ العوض عنه من حيث هو كذلك، فإنه صريح فى أن الملك محله المال فقط، وأما غير المال مئلا فلا يملك وإنما يختص به

# رَفْعُ عبس لانرَّعِلِي لاَهُجَنِّي يُّ لاَسِلَتُن لانِئِنُ لاِلِنْرة وكريس

# ٧ - الملكية في الحقوق: -

إذا لاحظنا أن الحقوق أنواع :

فمنها ما يعد مالا، كالدين وحقوق الارتفاق عند كثير من الفقها، ومنها ما لا يعد مالا باتفاق، كحق الحضانة وحق النسب وحق الضم وحق رؤية الصغير، ورأينا أن من الحقوق ما يكون محلا للملك، ومنها ما لا يكون محلا للملك، وإن منها ما يجوز الاعتياض عنه بالمال، ومنها ما لا يجوز الاعتياض عنه بالمال، فإن ذلك يقتضينا بيان هذه الحقوق وقبولها الملك واختلافها بالنظر إلى محلها، وهي بالنظر إلى ذلك أنواع:

- (أ) منها حقوق تتعلق بالأموال أي أن محلها المال.
- (ب) ومنها حقوق تتعلق بالذمم وليس لها وجود إلا بناء على اعتبار شرعي.
- (جـ) ومنها حـقوق تتـعلق بنفس الإنسان، أي أن محلـها الإنسان نفـسه لا ذمته.
- (د) ومنها حقوق تثبت للإنسان فيختص بها دون أن يكون لها محل تتعلق به.

### فأما ما يتعلق بالمال منها، فمنه:

- ١ ـ ما يستناول ملك المنافع، كالسكنسى والركوب وحقموق الارتفاق ونحو ذلك من منافع الأعيان المعينة.
  - ٢ ـ ومنه ما يتناول الإباحات، كحق المرور في الطرق العامة ونحوه.
- ٣ ـ ومنه ما يتعلق بمشيئة الإنسان وإرادته كحق الادعاء، وحق الرجوع في الهبة أو في الوصية ونحوه مما له اتصال بالمال أو بالملك.

والنوع الأول: وهو ما يتناول ملك المنافع يعد مالا عند من يرى أن المنافع من الأموال، وتتناوله ملكية المنفعة؛ لشبوت الاختصاص والانتفاع فيه بناء على تعريف المقدسي للملك.

والنوع الشانى . وهو الإباحات لا يعد من الأموال اتفاقها ولا تتناوله الملكية على تعريف الكمال بن الهمام؛ لعدم ثبوت القدرة على التصرف فيه وإن رؤى أنه بعد مملوكا بناء على تعريف القدسى إذا ما كان له اختصاص بصاحبه

والنوع الثالث وهو ما يتعلق بمشيئة الإنسان وإزادته لا يعد من الملك بناء على تعريف الكمال؛ لانعدام عنصرى القدرة على التصرف والاستغلال فيه، وذلك ما يراه الحنفية.

ويعده مالا من يجيز التصرف فيه نظير عوض من المال وهو رأى بعض المالكية وبعض الفقهاء الذين اختلفت أقوالهم باختلاف هذه الحقوق.

وأما ما يتعلق بالذمم، كحق الدين والحق في المنفقة والحق في العمل المستحق على الأجير بعقد الإجارة فقد يرى فيه ما يعد مالا أو في حكم المال، كالدين، وهذا مال حكما عند الحنفية، ومال عند غيرهم وتثبت فيه الملكية ولكنها ليست ملكية تامة؛ لأنها لا تكون إلا في الأعيان ولا ملكية ناقصة بالمعنى السابق؛ لأنها إنما تكون في منافع الأعيان.

أما الحق في العمل المستحق على الأجير فتتناوله الملكية الناقصة؛ لأنه منفعة من منافع الأعيان في حقيقة الأمر

وأما الحق في النفقة الواجبة على آخر فهو حكم شرعى ثبت أثرا لتكليف شرعى لمن تجب عليه النفقة فلم يكن مالا ولا تتناوله الملكية؛ لانعدام عنصرى التصرف والاستغلال على رأى الكمال بن الهمام، وإن صح أن يعد مملوكا بناء على تعريف القدسي لثبوت عنصر الاختصاص الحاجز فيه

وأما ما يتعلق بنفس الإنسان، كحق الولاية على النفس وحق الحضانة وحق الانتساب وحق القصاص فهو أيضا حقوق لا تتناولها الملكية إلا على تعريفها بأنها اختصاص حاجز، ولا تعد من الأموال عند الفقهاء، ولذا لا يجوز الاعتياض عنها بالمال ما خلاحق القصاص فقد أجيز الاعتياض عنه بالمال، وكان له كذلك حكم المال في انتقاله بالوراثة إلى الورثة عند الحنفية والشافعية والحنابلة وإن لم يعدوه مالا، ولذا لم يجز تمليكه لأجنبي سواء أكان بعوض أو بالمجان، وإنما جاز الاعتياض عنه بالمال مع أنه ليس بمال؛ لأنه يقوم بالعقد، كما في المنافع فهي عند

الحنفية ليست بمال ولكنها تقوم بالعقد، ولذا جازت المعاوضة عنها بالمال في الإجارة (١).

ويرى المالكية أن حق القيصاص لا يثبت لكل وارث وإنما يثبت للعصبة من الذكور، وفي ثبوته للإناث عن مالك روايتان: إحداهما أنه لا مدخل لهن فيه، والثانية أنهن كالرجال إن ورثن المقتبول ولم يساوهن عاصب في الدرجة، فإن كان في درجتهن رجال فلا مدخل لهن فيه. وهذا هو المشهور(٢).

وأما الحقوق التى تثبت للإنسان دون أن يكون لها محل، كحق الزوج فى التمتع بزوجه وحقه فى طاعة زوجته إياه وحقوقه التى تثبت له بناء على أهليته وهى ما يسمى عند فهاء القانون بالمكنات، كحق التملك وحق المتعاقد وحق الالتزام وغير ذلك من المكنات فهى حقوق لا تعد من الأموال، غير أن منها ما أجيز أن يقابل بالمال، كحق التمتع بالزوجة فقد أجاز الشارع مقابلته بالمال إذ جعله مستوجبًا لمهر فى ذمة الزوج عند عقد الزواج، وأجاز مقابلته بالمال عند إسقاطه بطريق المخالعة، وعلى الرغم من ذلك لا يعد عندهم مالا وإن عبروا فى جانبه بأنه ملوك.

وجملة القول أن معنى الملكية أو تعريفها في الفقه الإسلامي تعوزه الدقة في التحديد، وكان من نتيجة ذلك عدم تحديد ما يعد من قبيل الملك وما يعد من قبيل الاختصاص لا الملك، أو عدم التفرقة بين الملك والاختصاص، في حين أن حق الملكية في الفقه الوضعي محدود على ما أوضحنا فيه، فلم تختلف فيه الآراء، كما أن جواز الاعتياض عن بعض الحقوق وعدم جوازه لايرجع في الفقه الإسلامي إلى ضابط عام واضح الحدود، وإنما يختلف الحكم في ذلك باختلاف الحقوق واختلاف الأعراف، حتى كان لكل حق حكم لا يستند فيه إلى أصل عام، فاختلفت لذلك فيه الآراء.

<sup>(</sup>۱) راجع ابن عـابدين ، جـ ٥، ص ٣٨٩، ص ٣٩٠، ص ٣٩٤ ونهاية المحـــــاج ، جـ ٥، ومطالب أولى النهى، جـ ١، من باب القود.

<sup>(</sup>٢) العقد المنظم للحكام، جـ ٢، ص ٢٦٤، والشرح الكبير، جـ ٤، ص ٢٥٦ وما بعدها.

## ٨ - قسمته بالنظر إلى خصائصه :

وينقسم بالنظر إلى خصائصه إلي ملك خاص، وملك عام، وإن شئت قلت: إلى ملكية حاصة وملكية عامة. ويراد بالملكية الخاصة ما كانت لصاحب خاص، واحدا كان أم متعددا، له الاستئثار بمنافعها والتصرف في محلها<sup>(۱)</sup>. ويراد بالملكية العامة: ما كانت لمجموع أفراد الأمة، أو ما كانت لجماعة من الجماعات التي تتكون منها الأمة بوصف أنها جماعة. وذلك كالأنهار والطرق وأفنية المدن والحصون.

وذلك أن ما ينتفع به من الأشياء قد وجد في بداية أمره مباحا لا ملك لأحد فيه، ثم كان منه ما أمكن حيازته أو الاستيلاء عليه بقصد الاستئثار به فصار مملوكا لمن استولى عليه من الأفراد، وبذلك نشأت فيه الملكية الخاصة بالاستيلاء، وهي أساس جميع الملكيات الخاصة التي تستند إلى أسبابها من العقود والتولد والوراثة والوصية وغيرها، وما هو بحسب وضعه محل ومصدر لانتفاع كل من دعته حاجته إلى الانتفاع به دون أن تدعوه داعية إلى الاستئثار به. إما لكثرته ووفرته، كالكلأ في الأرض، وإما لتعاظمه، كالأنهار والطرق العامة، وإما لكثرة من يقصده ويرتفق به، كمطارح البلاد وأفنيتها وما إلى ذلك من مرافقها. وكان منه كذلك ما بقى على حاله غير منتفع به ولا مستولى عليه من أحد، فظل مباحا غير مملوك لأحد، وذلك كالأسماك في البحار والمعادن في الأرض غير المملوكة، والطيور في الجو والصيد في الصحراء.

والأول من هذه الأنواع تتمثل فيه الملكية الخاصة، والنوع الثاني تتمثل فيه الملكية العامة، والنوع الثالث لا ملكية فيه لأحد، بل يعمد من المباحات التي تملك بالاستيلاء عليها.

وعلى أساس ذلك تميزت الأشياء المملوكة من الأشياء المباحة التي تملك بالإستيلاء والحيازة، وهي الأشياء التي ظلت على طبيعتها فلم يستول عليها أحد ولم تتعلق بها حقوق لأحد، كما تنوعت الملكية إلى خاصة ، وهي ما كانت لفرد

<sup>(</sup>۱) الطبرى . جـ ۲، ص ۲۲٥، والأموال لأبي عبيد، ص ۲۱۲، ۲۲۳، ۲۲۸ وما بعدها.

أو أكثر، على أن يكون انتفاع كل فرد في حال الكثرة انتفاعاً محدودًا بماله فيها من حظ معلوم إذا تجاوزه عُد معتديا على حق غيره من الشركاء، وإلى عامة وهي ما كان الانتفاع بآثارها لجسميع أفراد الأمة أو لجماعة من الجسماعات التي تتكون منها، على أن يكون انتفاع الفرد منهم بها قائما على أنه فرد من تلك الجماعة، دون أن يكون له اختصاص وحظ محدود لا يتجاوزه إلا إذا انتهى انتفاعه إلى وضع يحول دون انتفاع طلبه غيره من الأفراد، فعند ذلك يرد إلى مشاركة غيره في الانتفاع على قدم المساواة والعدل، بحيث لا يكون انتفاع أحدهما مانعاً من انتفاع الآخر.

وقد أقرت الشريعة الإسلامية هذا الوضع، وذلك ما لا محل للشك فيد، فإقرارها للملكية معلوم بالضرورة، وإقرارها للملكية العامة ماثل في المساجد وماثل في الأعبان الموقدوفة على جهات الخير العام، وظاهر فيما فعله رسول الله (علم من قسمته غنائم خيبر نصفين، جعل أحدهما للنوائب والوفود تفد على المسلمين، وظاهر فيما حماه رسول الله (علم على المسلمين التي يحملون عليها حين يغزون في سبل الله، فقد حمى النقيع لهذا الغرض، فكان للمسلمين عامة، وظاهر في قول عمر رضى الله عنه إذ كان يقول: "ما من أحد من المسلمين إلا وله في هذا المال حق أعطيه أو منعه، ومن أراد أن يسأل عنه فليأتني، فإن الله تبارك وتعالى جعلني له خازنًا وقاسمًا» (١)، وظاهر في أرض السواد وأرض مصر الفاتحين، وذلك ما أشار به عليه على رضى الله عنه، ومعاذ بن جبل، فقد قال له معاذ: "إنك إن قسمت الأرض ليكونن ما نكره إنك إن قسمتها صار الربع العظيم معاذ: "إنك إن قسمت الأرض ليكونن ما نكره إنك إن قسمتها صار الربع العظيم في أيدى القوم، ثم يبيدون فيصير ذلك إلى الرجل الواحد أو المرأة، ثم يأتي من بعدهم قوم يسدون من الإسلام مسدا وهم لا يجدون شيئًا، فانظر أمرا يسع أولهم بعده وآخرهم».

ومما يلاحظ أن الملكية في هذا النوع وإن تميزت من الملكية الخاصة التي لشركاء بما لها من أحكام خاصة بها لا تشترك فيها مع الملكية الخاصة إلا أنها تماثل هذه الملكية من ناحية أنها ملكية لأفراد، كان من حق كل فيرد منهم أن يحاسب

<sup>(</sup>١) الطبرى، جـ ٣، ص ٣٢٥، والأموال لأبي عبيد، ص ٢١٣، ٢٢٣، ٢٦٨ وما بعدها.

وأن يراقب وأن يرعى، وذلك ما يدل عليه قول عمر رضى الله عنه: «لا يترخص أحدكم في البرذعة أو الحبل أو القنب، فإن ذلك للمسلمين ليس أحد منهم إلا وله فيه نصيب، فإن كان لإنسان واحد رآه عظيما، وإن كان لجماعة المسملين ارتخص فيه نصيب، فإن هذا تحذير لعامة الناس من أن تكون رعايتهم لهذا المال قائمة على أنه مال الجماعة، أو مال الله، دون ملاحظة حق كل فرد فيه، وهذا ما يجلى معنى الملكية العامة في نظر الإسلام وأنها للأفراد مشتركين، لالهيئة بوصف أنها هيئة لها شخصية اعتبارية ولها ملك هذا المال وحقوقه.

ولم تجعل الشريعية الإسلامية لكل من هذين النوعين نطاقيا خاصا، بل كل مال في نظرها صالح لأن يكون ملكا لفرد أو ملكا للأمة إلا ما تحول طبيعت ووضعه دون أن يكون ملكا خاصا، أو تحول دون ذلك المصلحة العامة، وقد فيصل القول في ذلك الشيافعي رضي الله عنه في كتيابه الأم، إذ قال: "ميا لا يملكه أحد من المسلمين صنفان : أحدهما يجوز أن يملكه من يحييه وذلك مثل الأرض تتخذ للزرع والغراس والآبار والعيمون ومرافق هذا الذي لا يكمل صلاحه إلا به، وهذا إنماتجلب منفعته بشيء من غيره ولا كبير منفعة فسيه نفسه، وهذا إذا أحياه رجل أو امرأة بأمر وال أو بغير أمره، ملكه ولم يملكه أحد غيره إلا أن يحرجه من أچياه من يده"، والصنف الثاني، ما تطلب المنفعة منه نفسه ليخلص اليها دون شيء يجعل فيه من غيره، وذلك كالمعادن الظاهرة والباطنة كلها من الذهب والتبسر والكحل والكبريت والملح وغمير ذلك. وأصل المعادن صنفيان: ما كان ظاهرا، كالملح الـذين يكون في الجبال ينتابه الناس، فهذا لا يصلح لأحد أن يقطعه أحداً بحال، والناس فيه شرع، وكذلك النهـر والماء الظاهر، فالمسلمون في هذا كلهم شركاء، وهذا كالنبات فيما لا يملكه أحد، وكالماء فيما لا يملكه أحد، 🕟 ودليل ذلك ما روى أن الأبيض ابن حمال سأل رسول الله (ﷺ) أن يقطعه ملح مأرب فأراد أن يقطعه أو قال أقطعه إياه فـقيل له : إنه كالماء العد، فقال رسول الله (عَيْنِيُّهُ) : فـلا إذن. فيـمنع إقطاع مثـل هذا؛ لأنه حمى، وقــد قضى رســول الله (ﷺ) أنه لا حـمى إلا للـه ورسـوله، وإنما كـان هذا حـمـى؛ لأن المقطع إياه لا

<sup>(</sup>١) الأموال، ص ٢٦٨

يحدث فيو شيئا تكون المنفعة فيه من عمله ولا يطلب فيه شيئا لا يدركه إلا بالمؤونة عليه، إنما يستدرك فيه شيئا ظاهراً ظهور الماء والكلأ فإذا تحجر ما خلق الله من هذا فقد حمى لخاصة نفسه وليس ذلك له ولكنه شريك فيه، كشركته في الماء والكلا الذي ليس في ملك أحد.

وليس معنى هذا أن هذا النوع لا يملك ما يستولى عليه الشخص منه بل المعنى أنه لا يجوز إقطاعه جملة، ليمنع غيره من الانتفاع، وإنما إذا أخذ منه شخص شيئا فاستولى عليه ملكه بالاستيلاء، كمقدار من الماء بجاز أو من المعدن أو من الكلأ، وخلاصة هذا أن الشافعى رضى الله عنه يرى أن ما يجوز إقطاعه من الكلأ، وخلاصة هذا أن الشافعى رضى الله عنه يرى أن ما يحدثه فيه المالك من المباح هو ما يستغنى عنه ولا يضر تملكه ويكون الانتفاع به بما يحدثه فيه المالك من بناء أو غراس أو زرع أو ماء يحتفره، ولم يكن لآدمى أن يصل إليه إلا باحتفاره. أما ما كان فيه المنفعة بلا عمل ولا نفقة فهو للناس جميعًا، كالماء والكلأ والنار وملح الجبال والمعدن الظاهر على وجه الأرض، وهكذا، فمثل هذا لا يجوز إقطاعه وإن جاز تملك شيء منه بالاستيلاء.

ومن العلماء من لا يرى هذا العموم ويرى تقييده بما لا تدعمو المصلحة إلى جعله ملكاً عاما، وبنى على ذلك أن جميع المعادن في الأرض تعد ملكا عاما وإن توقف ظهورها والوصول إليها إلى حفر وعمل ونفقة. ومن هؤلاء بعض المالكية

هذه نظرة الشريعة في قسمة الملكية إلى خاصة وعامة، أما في الشريعة الوضعية فلم تكن الملكية العامة معروفة بمعناها الدقيق في العهد القديم عند الرومان، إذ كانوا يقسمون الأشياء قسمين: أشياء مملوكة أو في الإمكان أن تملكها الأفراد، وأشياء لا يجوز تملكها إذ يجب تركها للانتفاع العام، ولم يتجه الفكر يومئذ إلى إقرار حق ولاية للسلطة العامة على هذه الأشياء. وقد ظل الحال على ذلك إلى القرن التاسع عشر حيث ابتدأ البحث في هذه الفكرة، فكرة الملكية العامة، وذلك الحين تبلورت فكرة الملكية العامة وتحددت، ولم ينقطع بذلك الجدل والبحث في موضوعها، بل فكرة الملكية العامة وتحددت، ولم ينقطع بذلك الجدل والبحث في موضوعها، بل فكرة الملكية العامة وتحددت، ولم ينقطع بذلك الجدل والبحث في موضوعها، فكرة الملكية العامة وتحددت، ولم ينقطع بذلك الجدل والبحث في محللين لطبيعتها، فكان منهم من يرى أنها لا تمثل حق ملكية بالمعنى الصحيح، وأن السلطة الإدارية لا تتصتع بحق من هذا النوع على الأشياء التي هي محل للانتفاع العام. إذ هي

بالنظر إلى طبيعتها لا تقبل أن تكون محلا لحق ملكية من أى نوع، ودليل ذلك أنه لا يعترف للسلطة الإدارية بأى حق عينى عليها، ولذا فإنها توصف بأنها الأشياء التى إلا لكونها ليست محلا لأى حق معين عليها، ولذا فإنها توصف بأنها الأشياء التى لا مالك لها، أو بأنها الأشياء المباحة، وأن الانتفاع بها من قبيل الإباحة، والإباحة تتعارض مع فكرة الحق بمعناه المعروف، غير أن أصحاب هذا الرأى لا ينكرون ما للسلطة الإدارية من ولايات عليها تتعلق بتنظيمها ووضع الشرائع واللوائح للانتفاع بها، مما قد يسمى حق حفظ ورعاية، أو حق سيادة، ولم يسد هذا الرأى فى المجال الفقهى بسبب أن هذه الأشياء تقبل الملكية الخاصة إذا ما أخرجت من نطاق الانتفاع العام، للاستغناء عنها، وإذن فليس ما يمنع من أن تعد مملوكة حال انتفاع الناس جميعا بها، غير أنها ملكية لها خصائص متميزة عن خصائص الملكية الخاصة الناس جميعا بها، غير أنها ملكية حقيقية إلا أنها من نوع خاص يتميز من الملكية الفردية، فهى ملكية قائمة بذاتها تنفرد بخصائص معينة ولها مقومات، هى عبارة عن الحقوق المقررة للسلطة الإدارية على الأملاك العامة، وليس ما يمنع حينئذ عن أن تعير كذلك باسم خاص يطلق عليه كاسم الملكية العامة.

وجملة القول أن جميع التشريعات في البلاد العربية تعترف بالملكية العامة، وتقرها وتعنى ببيان مقوماتها وما يتعلق بها من حقوق. وينقسم المملوك ملكا عاما قسمين: الأملاك العامة التابعة للدولة، والأملاك العامة التابعة للبلديات أو المدن وما ماثلها. والأولى هي المخصصة لمنفعة عامة شاملة لجميع أفراد الدولة. والثانية هي ماكانت مخصصة لمنفعة فئة أو جماعة من الجماعات أو الفئات التي تتكون منها الدولة، وليس يترتب على هذا التقسيم أي أثر بالنظر إلى الأحكام القانونية الأساسية، ولايختلف الأمر في هذين القسمين إلا بالنظر إلى توزيع الاختصاص والأشخاص الذين لهم حق الانتفاع ومن له الولاية والرعاية عليها.

وكما تنقسم الملكية العامة هذين القسمين ، تنقسم كذلك بالنظر إلى أحكامها وما خصصت له قسمين آخرين :

أحدهما: أملاك عامة للدولة، وهو ما كان مخصصا لمنفعة من المنافع العامة، كالطرق والجسور والقناطر، والأنهار والقلاع والحصون وسدود المياه

والمساجد والبيع والسكك الحديدية، وما إلى ذلك مما أعد لذلك بسبب طبيعته أو بناء على قرار تصدره الدولة بذلك.

ويمتاز هذا النوع من الأموال بأنه لا يجوز أن يكون محلا للملكية الفردية ولا للتصرف فيه بيعاً ورهناً، ولا بغير ذلك من التصرفات التي يحظرها القانون فيه، ما دامت مخصصة لما أعدت له من المنافع العامة، فلا يكتسب عليها حقوق بمرور الزمن، ولا يحبجز عليها، فإذا ما أخرجتها الدولة من هذا النطاق بقرار تصدره بذلك زايلتها تلك الخصائص، فجاز للأفراد تملكها بسبب من أسباب نقل الملكية.

ثانيهما: أموال الدولة الخاصة أو أملاكها الخاصة، وتسمى بالأملاك الحرة، وهى الأموال التى تملكها الدولة بصفتها شخصا معنويا وتستعملها استعمال الأفراد للكهم الخاص؛ ولكن لأغراض مصلحية عامة، كالأراضى الأميوية التى تقوم الدولة على زراعتها واستغلالها دون أن تخصص لمنفعة عامة، وكذلك الأموال التى تئول إلى الدولة من تركة لا وارث لها، أو عن أشخاص مجهولين لا تعرف لهم ذاتية، أو غائبين ليس لهم وارث وكذلك الغابات والمعادن وما تناله الدولة من الكنوز التى يعثر عليها حسب القوانين الموضوعة لذلك، وما تكشف عنه المياه من الجزر، وما تصادره الدولة من الأموال، وما تنشئه الدولة لموظفيها أو لرعاياها من المساكن ونحو ذلك، فللدولة في هذا النوع أن تتصرف فيه تصرف الأفراد في أموالهم الخاصة، وتسرى عليها في كثير من أحوالها أحكام القانون المدنى، وعلى الجملة فإن أحكام هذا النوع من الأموال تختلف بحسب احتلاف قوانين البلاد التى توجد فيها هذه الأموال.

ذلك ما انتهى إليه التشريع الوضعى نتيجة لما تتطلبه نظم الحكم السائدة في البلاد العربية وأعرافها وعاداتها، ولم يكن ذلك معروفًا على هذا الوضع والتفصيل في بداية الإسلام عند تشريع الأحكام واستنباطها، ولم يكن لبيت المال يومئذ إلا موارده المعروفة وهي الزكاة والخراج والجزية وصدقات الزروع والعشور وما يستحقه من الغنائم والفيء والمعادن، وكذلك التركات التي لا وارث لها، ويضاف إلى ذلك الضرائب التي يرى الإمام فرضها للحاجة، وكان كل ما يجبى من هذه

الموارد يعد ملكا لبيت المال أو لجسماعة المسلمين، وكانت الملكية فيه ملكية عامة، كما أنها كذلك في الطرق والمساجد وجميع ما أعد من المرافق للمصالح العامة، ويلاحظ أن تنوعها على الوضع السابق بيانه إلى ملكية أموال عامة وملكية أموال حرة أو خاصة تنوع واقعى نظر فيه إلى ما أعدت له وقصد منها، فما أعد لمصلحة عامة دانمة له وضعه الخاص وأحكامه التي اقتضاها هذا الوضع، وهي التي تعرفها الشريعة لكل ما أعد لمصالح المسلمين العامة، كالمساجد والوقوف الخيسرية، فلا يصلح شيء من ذلك أن يكون مسحلا لملكية فردية خاصة مطلقة، ومن ثم امتنع بيعه وهبته ورهنه وإجارته وإقطاعه ما دام مسعدا لذلك، وذلك ما استوجبه الغرض منه، وما ليس كذلك من الأموال المملوكة لجماعة المسلمين له حكمه فكان فيه أرزاق الموظفيين والعاملين والجنود، وشق الترع والطرق والقيام على إصلاحها وبناء المصالح، وما إلى ذلك ما يستوجب إنفاقا وبيسعا وإقطاعا وإرصادا وإجارة واستغلالا، وذلك شأن ما يجبي من الموارد السابقة الذكر. وهذا ما لا يختلف في التشريعات الوضعية إلا بالنظر إلى التفصيل والتنظيم والترتيب.

### 9 - قسمة الهلك بالنظر إلى صورته :

وينقسم كذلك بالنظر إلى صورته قسمين:

(أ) ملكية متميزة (ب) ملكية شائعة

فالملكية المتميزة هي ما كان موضوعها أو محلها معينا، فشملت جميع أجزائه واختص بها مالك واحد، وذلك كملكية شخص لدار بأكملها أو لطبقة معينة من طبقات دار ذات طبقات أو لقطعة أرض محددة.

والشائعة ما تعلقت بجزء نسبى غير معين من شىء نتيجة اشتراك فيه دون افراز، فكان كل جزء منه مملوكا لأكثر من شخص بنسب معينة، كسدس ونصف وثلث، سواء أكان ذلك الجزء صغيراً أم كبيراً، كملكية شخص لنصف دار أو لربعها أو لعشرها وباقيها لغيره. وهذا ما يسميه الفقهاء بالحصة الشائعة في الشيء المملوك المشترك مهما تضاءلت، فكان كل جزء منه مهما صغر غير مختص بأحد من الشركاء، بل تتعلق به ملكياتهم جميعا، وسنعرض لأحكامها فيما يأتي :

وقسمة الملك هذه القسمة قسمة واقعية مستمدة من وضعها وواقعها في الخارج، ولذا لم تكن هذه القسمة محلا لاختلاف النظر فيها، وكانت محل اتفاق بين الفقهين.

### ١٠ ـ خصائص الملك أو الملكية :

للملكية خصائص وأحكام مختلفة، على حسب اختلاف أنواعها، فيكون لبعضها ما ليس لبعضها الآخر، وذلك بحسب ما تقتضيه طبيعة كل نوع، وما يدعو إليه النظر الشرعى والمصلحة الاجتماعية.

وفيما يلي بيان هذه الخصائص والأحكام :

## خصائص الملكية الخاصة:

الأولى، أن الأصل في الملكية أو في حق الملكية أن يكون حقا مطلقا جامعا لكل فائدة يستطاع استيفاؤها من السشىء المملوك، وأن يكون مقصورا على صاحبه، وهذا الأصل محل اتفاق بين الفقه هين، ويظهر بوضوح في الملكية التامة في الشريعة الإسلامية، وفي حق الملكية في الفقه الوضعي.

أما بالنسبة إلى الملكية الناقصة في الشريعة الإسلامية، فإن هذه الخاصية تتحدد تبعاً لوضعها، وذلك بحسب ما إذا كانت ملكية عين فقط أو ملكية منفعة فقط، وبحسب ما إذا كانت شاملة لجميع منافع العين المتعلقة بها أو مقصورة على بعضها، فملكية حق السكني مشلا تكون جامعة لكل صاحبه وهكذا، ويتناول من فائدة مستطاعة، ويكون مع ذلك مقصورا على ما تشمله السكني، ويقتضى هذا الأصل الأحكام الآتية:

الأول ـ شمول حق الملكية أو الملكية على اختلاف أنواعها جميع المزايا التى يمكن الحصول عليها من الشيء المملوك في حدود مقتضاها، فلصاحب هذا الحق أن يستعمل الشيء المملوك، وأن يستخله، وأن يتصرف فيه على الوضع الذي يريده، ولمالك منافع أرض معينة أن ينتفع بما يستطيعه من منافعها زراعة أو غرسا أو باتخاذها محتطبا أو حظيرة أو مخزنا أو مصنعا أو نحو ذلك، في حدود ما يملك من منافعها، ولمالك حق السكنى أن يسكن بنفسه، وأن يسكن معه غيره من أهله على الصورة التي يبتغيها، وهكذا.

الثانى - أنه حق مطلق فى هذه الحدود، وذلك هو الأصل فيه، غير أن ذلك، لم يسلم له فى الشريعة الإسلامية، فهو فيها مقيد بعدم الإضرار بغير المالك، فشأنه شأن جميع الحقوق فيها من جهة أنها جميعها مقيدة بذلك، فإن الشريعة الإسلامية لم تشرع حقا مطلقا غير مقيد بذلك، بدليل قوله (على الأضرر ولاضرار)، على أنه يجب أن يراعى دائما ألا يكون ذلك مؤديا إلى ضياع حق المالك، بل يجب أن يوازن بين الضرر الذى يلحقه بسبب مراعاة عدم الإضرار بغيره، والضرر الذى يمس غيره إذا ما انتفع على الوضع الذى يريد فيتجنب أشدهما، وكذلك لم يغفل الفقه الوضعى هذا النظر، فكان فى كل من الفقهين قيود تقيد هذا الأصل، ومن هذه القيود ما اتفق فيه الفقهان، ومنهما ما يختلفان فيه، ومن النوع الأول ما ذهب إليه الفقهان من أن مالك العقار فى سبيل انتفاعه به بمنوع من أن يضر بجاره ضررا بينا فاحشا، لقوله (عليه): "لاضرر ولا ضرار" وعلى هذا الأساس وجدت نظرية التعسف فى استعمال الحق.

وسنزيد هذا الموضع بيانا عند الكلام على قيود الملكية.

الثالث. أنه مقصور على صاحبه، بمعنى أن لصاحبه أن يستأثر بجميع مزاياه ويمنع غيره أن يشاركه فى ذلك وهذا فى حدود مقتضاه، باعتباره حق ملكية بالنسبة إلى الفقه الوضعى، أو ملكا تاما أو ناقصًا بالنسبة إلى الفقه الإسلامي، وهذا هو الأصل فيه. ولكن الشريعة الإسلامية قد قيدته بما شرعته من حق المشاركة فى بعض المنافع لغير صاحبه إذا ما اشتدت حاجته إلى ذلك، ولم يلحق صاحبه ضرر من هذه المشاركة، ومن هذا النوع عدة مسائل:

ا \_ أجاز أحدمد والشافعى فى مذهبه القديم للجار أن يضع خشب داره على جدار جار له إذا دعت حاجته إلى ذلك، ولم يترتب على ذلك ضرر بجدار جاره، وذلك لما رواه أبو هريرة رضى الله عنه عن رسول الله (عليه) أنه قال: «لايمنع أحدكم جاره أن يضع خشبة على جداره». متفق عليه. وخالف فى ذلك أبو حنيفة ومالك.

۲ ـ جواز مرور الجار في أرض جاره إذا لم يكن له ممر ولم يضر ذلك به وذلك بناء على ما رواه زياد بن عبد الرحمن من القضاء بالممر في أرض الوجل

جاره إذا لم يكن يضر بصاحب الأرض، ولم يكن للجار ممر (۱). ولما رواه مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه، أن الضحاك بن خليفة أراد أن يمر بمروى إلى أرضه في أرض لمحمد بن مسلمة، فأبي عليه محمد بن مسلمة أن يمر به في أرضه، فقال له الضحاك: لم تمنعني ولك فيه منفعة تشرب منه أولا وآخرا، ولا يضرك، فاستمر في إبائه، فشكاه إلى عمر بن الخطاب فأمر عمر محمدًا أن يخلي سبيله فرفض. فقال عمر: "والله ليمرن ولو على بطنك، وأمر بإمراره، فأمره الضحاك جبراً (۲)"، وقد أقر القانون الألماني هذا المبدأ جملة، إذ جاء فيه: إنه يحظر على المالك أن يمنع غيره من التدخل في انتفاعه بملكه متى كان هذا التدخل ضرورياً، لتوقى خطر داهم أشد كثيراً من الضرر الذي يصيبه من تدخله، وليس له الا أن يعوض عما أصابه من الضرر.

وقى القانون المدنى حالات كثيرة أجيز فيها لغير المالك أن يستعمل ملك غيره عند الحاجة وعدم الضرر، فيجوز لمن يجاور المروى أو المصرف المملوكين لغيره أن يستعملهما في رى أرضه وصرف مائها بعد أن يكون مالكها قد استوفى منها حاجته (م ٨٠٨) مدنى، ولمالك الأرض المحبلوسة عن الطريق العام أو التي لا يصلها به عركاف أن يكون له حق المرور في الأرض المجاورة بالقدر اللازم، لاستغلال أرضه واستعمالها على الوجه المألوف.

وسنزيد هذا الموضع تفصيلا عند الكلام عن قيود الملكية.

وقد كانت المادة (٨٠٨) من مشروع القانون المدنى المصرى تقرر مبدأ عاماً يقيد حق المالك في الاستئثار بملكه إذ جاء فيها: «ليس للمالك أن يمنع غيره من التدخل في انتفاعه بملكه متى كان هذا التدخل ضروريا، لتوقى خطر داهم أشد كثيرا من الضرر الذي يصيبه من التدخل، وإنما له أن يحصل على تعويض عما أصابه من الضرر، ولكن لجنة مجلس الشيوخ حين عرض عليها هذا المشروع رأت حذف هذه المادة إثر اقتراح تقدم به أحد أعضاء المجلس، بناء على ما قد يشعر به نصها من عدم تقديس حرمة الملكية وما قد يخلقه هذا النص من مشاكل قد لانجد

<sup>(</sup>١) المتتقى على الموطأ ، جـ ٦، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٥.

لها ضابطا محددا، وقد كان قرارها بحذفه مبنيا على أن النتيجة العملية منه نتحقق في الكثرة الغالبة من الأحوال دون حاجة إليه بناء على ما يحويه القانون من قيود في الملكية مضافا إليها نظرية التعسف في استعمال الحق، وذلك ما يغني عنه، وعلى أية حال فذلك مبدأ جرت عليه جميع قوانين البلاد العربية. على أنه مما يجب ملاحظته في هذا المقام ما قررته الشريعة الإسلامية، وعلى غرارها جميع التشريعات الحديثة، وبخاصة في البلاد العربية من أن حق الملكية إذا تعارض مع مصلحة عامة قدمت عليه المصلحة العامة، ومن ثم لا يقف حق الملكية في تحقيق مصلحة عامة.

ثانياً أنه حق دائم لا يقبل التوقيت، كما لا يقبل الإسقاط، وذلك ما يتناول ثلاث نقاط:

الأولى: دوامه، فحق الملكية في الفقه الوضعى عندما يكون متعلقا بعقار حق دائم لا يزول ولا يقبل التوقيت ولا يسقط بالإسسقاط، وإنما يقبل الانتقال إلى غير صاحبه بسبب من أسباب نقل الملكية التي منها مضى مدة التقادم، وإذن فهو باق لصاحبه ما بقي العقار الذي تعلق به.

أما إذا كان متعلقا بمنقول، فلا تكون له هذه الصفة بإطلاق، إذ تقضى المادة (۸۷۱) مدنى مصرى بأن المنقول يصبح غير مملوك لأحد إذا تخلى عنه مالكه بقصد النزول عن ملكه، وذلك بخلاف العقار، إذ بالتخلى عنه يصبح ملكا للدولة، م. (۸۷٤)(۱) مدنى مصرى.

وليس هذا الحكم للحقوق العينية الأخرى، إذ ليس منها حق دائم. فحق الارتفاق يجوز الاتفاق على توقيته، وعندئذ ينتهى بانتهاء وقته، م (١٠٢٦) مدنى، كما ينتهى أيضا إذا تنازل عنه مالك العقار المرتفق حين لا يكون للارتفاق أية منفعة للعقار المرتفق، ولم يبق له إلا فائدة محدودة لا تتناسب ألبتة مع الأعباء الواقعة على العقار المرتفق به، م (٢٩١) مدنى مصرى، وحق الانتفاع ينتهى بموت المنتفع أو بانتهاء أجله قبل ذلك إذا ما حدد له أجل، م (٩٩٣) مدنى مصرى، وحق الاستعمال وحق السكنى يسرى عليهما هذا الحكم م (٩٩٨) مدنى مصرى،

<sup>(</sup>١) حق الملكية ، للدكتور الصدة

وحق الحكر لا يجوز أن تزيد مدته عن ٦٠ عاما، م (٩٩٩) مدنى مصرى، ويعتبر هذا التأقيت من النظام العام بحيث لا يجوز الاتفاق على خلافه(١).

وعلى هذا جرّت القوانين في البلاد العربية موادّ (۹۹۷)، (۹۹۸)، (۹۹۹)، (۹۹۹)، (۹۹۹)، (۹۹۹)، (۹۹۹)، أمدنى ليبى، (۹۸۶)، (۹۰۷)، (۹۸۷)، (۱۲۵۷)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸)، وما بيعدها مدنى عراقى.

أما في الشريعة الإسلامية، فيرى الحنفية والشافعية في أشهر أقوالهم أن ملك العين سواء أكان ملكا تاما أم ناقصا ملك دائم لا ينتهى، فلا تعود الأعيان المملوكة مباحة لا مالك لها، وفي قول آخر أنها تعود مباحة باطراحها والرغبة عنها، فتسقط ملكية صاحبها، ويتملكها من يستولى عليها بالاستيلاء، ويرى آخرون من الحنفية أن تركها واطراحها لا يسقط ملكيتها، وإنما يعد إذنا للغير في الانتفاع بها دون أن يتملكها، وفي البزازية أن هذا القول هو المختار.

ويرى المالكية التفرقة بين ملكية تعلقت بالعين ثمرة للاستيلاء عليها، فكانت ملكية مبتدأة، وملكية تثبت لصاحبها بسبب آخر ناقل للملكية، فبإذا كانت مبتدأة بأن ثبتت في مباح نتيجة للاستيلاء عليه، فإنها تنتهى بعود المملوك إلى الحال التي كان عليها من الإباحة، سواء أكان ذلك نتبجة لفراره وانفلاته من صاحبه بأن كان حيوانا ففر وانفلت أم نتيجة لتركه واطراحه رغبة عنه. وأما إذا كانت نتيجة لسبب آخر، كشراء أو هبة أو إرث، فإنها تكون دائمة، فلا تنتهى بترك المملوك وطرحه رغبة عنه، بل تبقى لصاحبها، ويكون له حق استرداده عمن يستولى عليه، ويؤسسون ذلك على أن الملك في الحال الأولى أضعف منه في الحال الثانية، إذ أنه قد تقوى في الحال الثانية بابتنائه على ملك سابق.

ومن المالكية من يرى أن الملك مطلقا ينتهى فى حالة إلقاء أى متاع مملوك فى البحر، خشية الغرق بسبب ما حملته السفينة من ثقل فوق طاقتها، فإذا أخذه شخص بعد ذلك من البحر تملكه.

<sup>(</sup>۱) الحموى على الأشياه، جـ ٢. ص ٥-١. ·

وذهبت الحنابلة إلى أن الملك ينتهى فى الدواب، إذا تركها مالكها فى صحراء أو فى مسبعة مما يعد تركه فيه مهلكة له، ولا يزول بترك ما عدا ذلك من المتاع، بل يستمر لصاحبه على أشهر الأقوال عندهم.

وجملة القول في ذلك أن في دوام ملك العين وعدم انتهائه احتلاف في الآراء على الوجم الذي شرحناه، ومنه يتضح أن أكثر الفقهاء يرون دوام ملك العين وعدم انتهائه (١).

ومما ينبغى ملاحظته أن محل هذا الخلاف إذا لم يكن القصد من الترك والطرح تمليك المغير، كما في نثر الطرح تمليك المغير، كما في نثر النقود في الأفراح، قإن ذلك يكون من قبيل التمليك، ونقل الملك إلى الغير لامن قبيل إسقاط الملكية.

ذلك ما يتعلق بملك الأعيان، أما ملك المنافع، فهو عند الحنفية ملك مؤقت، كحكمه في القانون المدنى المصرى، ولذا ينتهى بموت المنتفع مالك المنفعة، وبانتهاء المدة التي حددت للانتفاع، وبهلاك العين المنتفع بها، وبموت المملك، كما في العارية عند الحنفية خلافا لمالك؛ إذ يرى أنها إذا كانت مؤقتة لم تنته إلا بانتهاء مدنها.

أما الشافعية والحنابلة فأثر العارية عندهم الإباحة لا الملك، فهي تبيح للمستعير أن ينتفع بالعين المعارة بطريق الإباحة، والإباحة تنتهي بوفاة كل من المبيح والمباح له.

وكذلك ينتهي ملك المنفعة في الإجارة بموت المؤجر عند الحنقية، كما ينتهى فيها أيضا بتعذر الانتفاع بالعين المستأجرة. فإذا استأجر إنسان أرضا للزراعة مدة من الزمان فغلب عليها الرمل أو الماء في أثناء المدة، بطلت الإجارة في باقيها، وانتهى بذلك ملك المنفعة في المدة الباقية.

<sup>(</sup>۱) البدائع للكاساني، والخانية لقاضيخان، والبزازية للبزاز من كتاب إحياء الموات وكتاب الصيد، وراجع كشاف الفناع، جـ ٤، ص ١٣٤، ومنتهى الإرادات، جـ ١، ص ٢٠٥، ونهـاية للحتاج، ومنتح الجليل، جـ١، ص ٥٨٥، والفروع، جـ ٢، ص ٥٨٩، والفروق للقرائي، جـ٤، الفرق ص ٢١٣، وتهذيب الفروق.

ويرى مالك والشافعي وأحمد أن ملك المنفعة يورث، وعلى ذلك لا ينتهى الملك الانتفاع عندهم في الإجارة بوفاة المستأجر في أثناء مدة الإجارة بل ينتقل إلى ورثته، وكذلك لا ينتهى بوفاة المؤجر، كما لا ينتهى في الوصية بالمنفعة بوفاة الموصى له قبل انتهاء المدة المحددة للوصية.

وليس يختلف الحكم قانونا بالنسبة لحق الاستعمال والسكنى عن الحكم فى حق الانتفاع م (٩٩٨) مدنى مصرى، كما لا يختلف أيضا فى الفقه الإسلامى إذ إن ذلك ضرب من الانتفاع فى نظره، فلا يختص بحكم دونه.

أما حق الحكر أو القرار بناء على الحكر، فهو حق بقاؤه بقيام المستحكر بدفع الأجرة، مع بقاء البناء أو الغراس في الأرض عند الحنفية، فإذا امتنع المستحكر عن دفع الأجرة أو زالت أصول البناء أو الغراس، انتهى الحق شرعا. أما في القانون المصرى فقد قيدت مدته بألاتزيد على ستين سنة، م (٩٩٩) مدنى مصرى.

الثانية: أن لايسقط بالإسقاط، ولا بعدم الاستعمال، وهذا ما تقضى به القوانين في حق الملكية خلافا للحقوق الأخرى المتفردة عن حق الملكية. فقد نص الشارع المصرى على سقوطها بعدم الاستعمال، مواد (٩٩٥)، (٩٩٨)، (١٠١١)، (١٠٢٧) مدنى مصرى.

وبناء على ذلك لاتسقط دغموى استحقاق حق الملكسية بمضى المدة، وإن كان ينتقل إلى واضع اليد بمضى المدة المكتسبة، فيكون ذلك من قبيل انتقاله من شخص إلى آخر لامن قبيل سقوطه.

وقد استثنى الشارع من قاعدة عدم سقوط الحق بعدم الاستعمال حالتين :

الأولى: ما نص عليها في المادة ٨٧٤ مدنى مصرى، وهي حالة تملك أرض غير منزرعة، لا في ملك أحد بسبب زراعتها، أو غرسها، أو بنائها إذ يفقد مالكها ملكيتها بعدم استعمالها مدة خمس سنوات متوالية خلال الخمسة عشر سنة التالية للتملك.

والحال الثانية: هى التى نص عليها فى م (١٤) من قانون الإصلاح الزراعى الصادر فى سنة ١٩٥٦، إذ توجب على من أعطى أرضا بذل العناية الواجبة فى زراعتها، فإذا قصر فى ذلك جاز إلغاء القرار الصادر بإعطائه هذه الأرض

واستردادها منه ما لم تمض خمس سنوات على إبرام العقد النهائي بتمليكه هذه الأرض، وذلك الاستثناء بناء على أن الحق ليس غاية في ذاته وإنما أعطى لصاحبه على أن يكون وسيلة أمن وعمل، فمن لم يتخذه كذلك، بل اتخذه وسيلة تعطيل وإهمال كان جديرًا بأن يفقده (١).

وهذا الحكم شبيه بحكم الشريعة في حق التحجير، وهو ما يثبت نتيجة استيلاء شخص على أرض موات لإحيائها، إذ يشبت له بذلك أولوية على جميع الناس في إحيائها، ويستسمر له هذا الحق مدة ثلاث سنوات، فإذا مضت دون إحيائها سقط حقه، وذلك لقوله (عَلَيْتُهُ): «ليس لمحتجر حق بعد ثلاث سنين»، وبذلك قضى عمر رضى الله عنه، إذ إن مضى هذه المدة دون عمارتها دليل عجزة، فوجب لذلك أن ييسر طريق إحيائها لغيره.

هذا وقد بينا آنفا رأى الفقهاء في ملك العين، وأنه ملك دائم عند أكثرهم لايقبل إسقاطاً، كما لا يسقط بمضى المدة. أما بالنسبة لملك المنفعة فحكمه أنه يقبل الإسقاط، فإذا أسقطه مالكه سقط اتفاقا إذا كان سببه عقد إعارة أو عقد وصية. أما إذا كان سببه عقد إجارة، فإنه في هذه الحال يعد حقا ناشئا عن سبب لازم لايملك أحد طرفيه الاستبداد بفسخه، وعلى ذلك لا يملك المستأجر أن يسقط حقه في العين المستأجرة ما دامت مدة الإجارة باقية، فإذا تم عقد الإجارة وسلمت العين إلى المستأجر ملك المنفعة ووجب عليه بدلها، وهو الأجر. أما إقدامه على الانتفاع بالعين فعلا، فذلك له، إن شاء أقدم، وإن شاء لم يقدم، وإذا ترك انتفاعه بالعين لم يسقط حقه بذلك الترك ما دامت مدة الإجارة باقية.

وأما إذا كان ملك المنفعة بسبب الوقف، فهو لا يسقط كذلك بالإسقاط، فالمستحق في الوقف بشرط الواقف إذا أسقط حقه لم يسقط، وله أن يطالب به بعد ذلك (٢).

ولعدم قبول ملك العين التوقيت، اتفق الفقهاء على عدم صحة الإبراء والتنازل عن الأعيان.

<sup>(</sup>١) الملكة ، للصدة، ص ٢١.

<sup>(</sup>۲) الأشباه والنظائر، وحاشية الحموى عليه، ص ١٦٠.

وليس يفوتنا في هذا المقام أن نشير إلى ما ذهب إليه صاحبا أبى حنيفة ومن رأى رأيهم في الوقف، إذ قد ذهبوا فيه إلى أنه من الواقف إسقاط لملكيته العين الموقوفة وحبسها عن تملك لأحد من العباد، فتكون ملكا لله سبحانه وتعالى، فإن قولهم هذا يتنافى مع ما ذكرناه من أن ملكية الأعيان لا تقبل الإسقساط فيما ذهب إليه الفقهاء، وهذا الرأى يخالف ما ذهب إليه غيرهم من الفقهاء من أن الوقف ليس إسقاطا للملكية، وأن العين بعد وقسفها تظل على ملك واقسفها، أو تنتقل ملكيتها إلى الموقوف عليهم حسب اختلاف الآراء، وإن كانت هذه الملكية تخالف الملكية التي كانت لواقفها، فملكية واقفها كانت مطلقة، أما هذه الملكية فهي ملكية مقيدة، وعلى ذلك فليس ما يثبت للموقوف عليهم من الملك على القول بذلك هو عين ما كان للواقف منه.

ولسنا نجد فيما ذهب إليه صاحبا أبي حنيفة إلا أنه استثناء من ذلك الأصل.

ومن البيان المتقدم في توقيت ملك المنفعة، وصيرورة المنفعة بعد انتهاء مدتها ملكا لمالك العين، يتبين أن ملك العين المناقص مآله دائما إلى ملك تام يتناول العين ومنافعها، لأن ملك الأشياء ليس مقصودا لذاته، وإنما المقصود منه ملك المنافع، وإنما أقسر الشارع ملك الأعيان ليكون سبيلا إلى ملك المنافع وسندا له، على أن بعض فقهاء المالكية قد ذهبوا إلى أن الملك لايقع على الأعيان وذوات الأشياء، إذ إن مظهره القدرة على التصرف، وليس في قدرة الإنسان التصرف في جواهر الأشياء وذواتها، إذ لا يستطيع إعدامها، وإنما يقع تصرفه دائما على منافعها بصورة تختلف سعة وضيقًا، وإطلاقًا وتقييدًا، وتوقيتا وتأبيدا، وبحسب ذلك اختلفت العقود بأسمائها وآثارها، وهذه كما يرى نظرة غير واقعية من حيث النتائج الخارجية.

ومن هذا الذى بيناه من توقيت ملك المنافع، كانت الوصية بالمنفعة وحدها لجهات دائمة لا تحتمل الانقطاع وصية مؤبدة، وبها تصير العين وقفا، كما فى الوصية بالمنفعة للفقراء والمساكين (١).

<sup>(</sup>١) المادة ٥٢ من القانون رقم ٧١ سنة ١٩٤٦.

الثالثة: عدم قبوله التوقيت، فحق الملكية في نظر القانون لا يقبل التوقيت، ومن ثم لا يجوز الانفاق على توقيته، فالاتفاق على نقل ملكية شخص معين على أن تكون له مدة محددة تعود بعد انتهائها إلى المبلك اتفاق باطل، ومرد هذا الحكم إلى اعتبارات احتماعية مصلحية، روعى فيها ألا يتعرض حق المتبصرف خطر، وذلك لأن حق الملكية يخول صاحبه سلطة إعدام ما تملكه، فإذا أعدمه قبل نهاية المدة أضر ذلك بحق المتملك فبطل، ويرى الدكتور الصدة أن امتناع توقيت حق الملكية لا يرجع إلى طبيعة هذا الحق، بدليل وجود صور يتحقق فيها هذا التوقيت، حيث لا يتعرض حق شخص آخر للخطر، ومثل ذلك ملكية المستأجر أو المنتفع للمنشآت التي يقيمها على الأرض المؤجرة أو المنتفع بها، إذ القاعدة المتبعة أن يتملك مالك الأرض ما يقيمه غيره عليها من منشآت وذلك بمقتضى الالتصاق، ويجوز لمالك الأرض أن يخول أجنبيا مستأجرا الحق في إقامة منشآت على الأرض تكون ملكا له، م (٩٢٢)، وذلك ما يجعل له أن يكون ذلك موقوت بمدة الإجارة، حتى إذا انتهت كانت المنشآت ملكا لمالك الأرض، وعلى هذا تكون ملكية هذه المنشآت موقوتة بمدة الإجارة.

وفى رأيى أن هذه المنشآت والمبانى إذا انتقلت فى نهاية مدة الإجمارة إلى مالك الأرض، فإن انتقالها إما أن يكون بلا عوض نتيجة للاتفاق، وفى هذه الحال تكون المنشآت المذكورة جزءا من الأجرة، أجل تسليمه إلى مما بعد انتهاء مدة الإجارة، وعلى ذلك تكون من أجرة الأرض، وتكون الملكية فيها قد انتقلت إلى مالك الأرض بعقد الإجارة، شأنها شأن باقى الأجرة التى دفعت له، فهى فى هذه الحال أجرة معينة، وإن انتقلت بعوض بناء عملى الالتصاق، فقد انتقلت بسبب من أسباب الملكية. وما ذكره الدكتور الصدة ردا على هذا من أن ذلك لا يسلم مع ما نصت عليه المادة (٢٨٨) مدنى، من أن هذه المبانى أو المنشآت إذا ما رهنها مالكها يكون للدائن المرتهن حق التقدم فى استيفاء الدين من ثمن الأنقاض، إذا ما هدمت تلك المبانى أو المنشآت، أو من التعويض الذى يدفعه مالك الأرض، إذا ما استبقى المبانى وفقا للأحكام الخاصة بالالتصاق، إذ لو كان الأمر كما ذكر من انتيقال ملكية المنشآت بسبب من أسباب الملك لما انتقل حق الدائن المرتهن إلى

التعويض الذي يدفعه مالك الأرض ثمنا للمباني، ولبقى حق الرهن على المنشآت، كما هو الحال في كل عقار مرهون باعه راهنه.

وفى رأيى أن هذا الحكم ليس إلا حكما خاصا روعى فيه وضع المبانى من ناحية أن ليس لها حق قرار على الأرض، ومصلحة الدائن المرتهن، وإلا فما الفرق بين هذه الحال وحال ملكية المشترى عند الرغبة من الشفيع فى طلب الشفعة، وملكية المستأجر للأجرة التى التزم بدفعها بعند مدة معينة، وهى عين فى يده، وعلى أية حال فإن هذا الحكم قد ثبت للملكية لمصالح اجتماعية وواقعية واقتصادية اقتضت ذلك.

وهذا ما تقضى به الشريعة الإسلامية، فالملك التام أو ملك العين على العموم لا يقبل التوقيت، ولا يجوز الاتفاق على ذلك، والاتفاق عليه باطل، أما ملك المنفعة فإنه يقبل التوقيت اتفاقا، فهو في الإجارة موقت دائما بمدتها، وفي الوصية مؤقت بحياة الموصى له أو بالمدة المحددة للانتفاع إذا حدد لذلك مدة، وظل الموصى له حيا إلى انتهائها عند الحنفية.

أما عند غيرهم فإنه يكون مؤقتاً بالمدة، ولا ينتهى بوفاة الموصى لهم. وفى العارية يتوقت بما حدد لها من مدة إذا لم يرجع فيها المعير، أو بحياة العاقدين أيهما أقرب. فإذا انتهت المدة ، أو توفى أحدهما، انتهى عند ذلك ملك الانتفاع.

وعند مالك يتوقت بمـدة العارية إذا حددت في العقد، فـإن لم تحدد حددها العرف، والتوقيت عندهم لازم خلافاً للحنفية.

ولعدم جواز توقيت ملك العين في الشريعة الإسلامية كان في العُمرَى غير مؤقت، على الرغم من إفادة عبارتها التوقيت عند الحنفية، ومن ذهب مذهبهم، وصورتها: أن يقول مالك العين لآخر أعمرتك دارى، أو هي لك عمرى أو عمرك، فقد ذهب الجمهور إلى إفادتها ملك العين، وأنها جائزة، فتصير بها العين ملكا لمن أعطيت له ولورثته من بعده، وقد نقل هذا عن جابر بن عبد الله وابن عمر وابن عباس، وهو مذهب الحنفية والزيدية والحنابلة والشافعية مستدلين بما رواه أبو هريرة عن النبي (عَيَالِيَةٍ) قال : «العُمرَى ميراث لأهلها» أو قال : «العمرى جائزة، ولذا تعود رقبتها إلى مالكها بعد انتهاء الانتفاع بها.

ثالثا: إن بداية الملكية ملكية تامة، سببها الاستيلاء على المساح، إذ كانت جميع الأسياء منذ خلقها الله مساحة، وإنما ملكت ابتداء بالاستيلاء عليها، ويدل على ذلك قوله تعالى في كتابه العزيز: ﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا﴾(١)، فكانت جميع الأشياء مباحة للناس ينتفعون بها، وإنما يتملكونها بالاستيلاء عليها لقوله (ﷺ): «من سبقت يده إلى ما لم تسبق إليه يد غيره فهو له»، وأثر الاستيلاء ملك العين ملكية تامة، وعنها تفرعت جميع أنواع الملكيات بالأسباب الناقلة للملكية، سواء أكانت ملكية منافع أم ملكية أعيان.

غير أن من ملك المنافع مالا يستند إلى ملكية تامة فى محله، وذلك كحق الشرب، وحق المرور، وحق المسيل، فإن هذه الحقوق قد تثبت وتستقر على الأرض المباحة باستعمالها فى هذه الحقوق دون أن يسبق تملكها بالاستيلاء عليها، كما إذا أحيا شخص أرضا معينة وهى محاطة بأراض موات، جعل منها طريقا إلى أرضه أو مسيلا لأرضه فإنه بذلك يتملك تلك الحقوق عليها دون أن يسبق تملكها ملك رقتها.

### خصائص ملك الهنفعة :

وينفرد ملك المنفعة عن ملك العين في الـشريعـة الإسلاميـة بالخصائص الآتية:

أولا: قبول ملك المنفعة لأن يقيد بالزمن والمكان والصفة والنوع، فتملك المنفعة في مدة معينة، كما في الإجارة والوصية بالمنافع، أما قبوله التقيد بالزمن فلأن الزمن يعد معياراً للمنفعة المملوكة فيملك من المنفعة بقدر ما يكون منها في زمن معين، وأما تقيدها بالمكان والصفة والنوع فلأن ذكر ذلك يعد بيانا لما ملك منها وتعريفاً به، وهذا بخلاف ملك العين، فإنه دائم مطلق، ومن ثم لايتقيد بزمان ولاموع ولامنفعة.

وعلى ذلك جاز للموصى أن يقيد انتفاع الموصى له بمنفعة دابة بركوبها فقط، والموصى له بمنفعة أرض بزراعتها نوعا خاصاً من المزروعات، كما يجوز ذلك للمعير بالنسبة إلى الموقوف عليه فيقيده بسكنى

<sup>(</sup>١) سورة النقرة ٣٩

الدار الموقوقة دون استغلالها أو بسكناها بنفسه كما في المدارس الموقوفة للسكنى والتعليم، ويلاحظ أن في بعض هذه الأحكام خلافا مرده إلى أن الرضا بالأعلى يعد رضا بالأدنى وأن من ملك شيئا ملك أن يملكه غيره، فكان من نتيجة ذلك أن رأى بعض الفقهاء أن الرضا بالحمل على الدابة يعد رضا بركوبها، وأن تمليك الاستخلال يستلزم ملك الاستعمال، وهكذا. بينا يرى آخرون أن هذه تعد منافع متعددة متغايرة، ومن ملك منفعة لم يملك غيرها، وقد يكون للعرف مع هذا مدخل في التقييد، لأن المعروف عرفا كالمشروط في الاعتداد به.

وتقييد ملك المنفعة كما يكون عند إنشائه يكون بعد إنشائه في بعض الحالات كما في الإعارة، إذ للمعير أن يقيد المستعير بعد إنشائها؛ لأن ذلك يعد من قبيل العدول عن الإطلاق إلى التقييد، وله ذلك بناء على أن الإعارة غير لازمة، ولذا لم يكن له ذلك عند من يراها لازمة، كالمالكية، كما لا يكون ذلك للواقف بعد إنشاء وقفه إلا إذا شرط لنفسه مثل هذا التغيير، ولا يكون في الإجارة إلا باتفاق طرفيها، إذ إن ذلك يعد تعاقدا جديدا فسخ به التعاقد السابق.

ويلاحظ أن حقوق الارتفاق حقوق دائمة عند الحنفية، وعلى ذلك لاتقبل التقييد بالزمان ، وإنما تقبل التقييد بالصفة عند إنشائها فقط، كأن يقيد حق المرور باجتيازه مشيا دون ركوب، وحق الشرب من كوة معينة.

ثانيا: أنه لا يقبل التوارث عند الحنفية في جميع صوره وأحواله؛ لانتهائه بالموت عندهم، ويستثنى من ذلك ما لا ينتهى بالموت، كحقوق الارتفاق، إذ إنها تورث وتنتقل تبعا لانتقال العقار المرتفق، مثل حق المرور والشرب والمسيل والعلو.

وخالفهم في عدم قبول ملك المنفعة للتوارث جمهور الفقهاء من الشافعية والمالكية والحنابلة، فذهبوا إلى انتقالها بالوراثة عند موت مالكها، لأنه لاينتهى بالموت، وبناء على ذلك إذا كان ملك المنفعة مؤقتا بمدة فتوفى المالك قبل انتهائها انتقل إلى ورثته، وذلك كما في الوصية، وكما في الإجارة عند المالكية والشافعية والحنابلة، وكما في الإعارة عند المالكية، وذلك للزوم العقد عندهم. ولا ينفسخ العقد اللازم بموت أحد طرفيه إلا إذا تعلق بشخصه، كما في إجارة الأجير على أن يعمل بنفسه، أما ملك العين فإنه ينتقل بالوراثة اتفاقا.

ثالثاً أن ملك المنفعة يستوجب حيارة العين التي تعلق بها عند ما يكون ذلك هو السبيل إلى استيفائه، كسما في الإجارة والوصية بالمنافع، والإعارة عند من يرى أنها تمليك للمنافع، فإذا حازها مالك المنفعة وجب عليه صيانتها وحفظها، كما يصون ماله ويحفظه، فإذا قصر في ذلك أو تعدى على العين، فتلفت أو نقصت ضمن قيمتها أو نقصها، أما إذا تلفت عنده دون قصد أو تقصير فلا ضمان عليه في الإجارة والوصية، وكذلك في العارية عند الحنفية خلافا للشافعية والحنابلة، إذ أوجبوا الضمان عند التلف مطلقا على المستعير إلا أن يكون مستعيرا من أمين، كالمستأجر. أما المالكية فلهم في العارية تفصيل يفرق فيه بين ما يناب عليه فتعتبر يد المستعير عليه يد أمانة، فما يناب عليه في الله المنافعية والمائة، فما يناب عليه في الله إذا أقام بينة على أنه لم يكن له في تلفهها يد، وما لا يناب عليه فيه إلا بالتعدى أو التقصير.

وإذا حار مالك المنفعة العين لاستيفاء حقه منها كان عليه نفقاتها إن كان انتفاعه بها بالمجان ما دام منتفعا بها، لأن الغرم بالغنم، فإذاكانت العين حيوانا كان على المنتفع به علفه وما يلزم للمحافظة عليه، وإذا كان سيارة كان عليه أجر مقرها، وإن كان انتفاعه بها نظير عوض كان ذلك على مالك العين، وهذا عند الحنفية، وذهب المالكية والحنابلة والشافعية إلى أن ذلك يمكون على مالك العين عندما يكون انتفاع المنتفع بها نظير عوض، كما في الإجارة، أما إذا كان انتفاعه بها بالمجان فكذلك الحكم عندهم إذا كانت العين عادية، ويرى بعض المالكية فيها أن يكون ذلك على المستعير، لأن الغرم بالغنم، أما إذا كانت العين موصى بمنفعتها، فإن ذلك يكون على الموصى له عند الحنابلة لأنه المنتفع، ولا يلزم الورثة بشيء من ذلك، وعند الشافعية قولان. ويظهر لى أن الحكم كذلك عند المالكية إذ بشيء من ذلك، وعند الشافعية قولان. ويظهر لى أن الحكم كذلك عند المالكية إذ باجد نصا(١).

 <sup>(</sup>١) نهاينة المجتاج، جـ ٥، ص ١٣٤، وكسشاف القناع، جـ ٢، ص ٣٠٩، ٣٣٨، ٥٢١، والشرح الكبـير،
 وحاشية الدسوقي عليه في آخر العارية

#### عناصر الهلكية :

لرجال القانون عناية ببيان ما لصاحب حق الملكية من مكنات أو سلطات أو مزايا يستطيع مباشرتها أو التمتع بها في مجال انتفاعه بالشيء محل هذا الحق، وقد كان تعريفهم لهذا الحق قائما على بيان هذه المزايا والمكنات التي أطلقوا عليها اسم عناصر الملكية، وقمد بينا فيما سبق أن هذا الحق حتى جامع، بمعنى أنه يخول صاحبه حق الحصول على جميع المزايا التي يمكن استفادتها من محله في حدود القانون، ويمكن رد هذه المزايا إلى ثلاثة عناصر جاء النص عليها في تعريف هذا الحق في المادة (٨٠٢) مدني مصري، والمادة (٧٦٨) سيوري، والمادة (٨١١) ليبي، إذ جاء في هذه المواد : "لمالك الشيء وحده في حدود القانون حق استعماله واستغلاله والتنصرف فيه"، كما جاء ذكسرها أيضا في المادة ١٠٤٨ عراقي، والمادة ١١ من مرشد الحيران مع ذكر المنفعة بدلا من الاستعمال. ويلاحظ أن التمييز أو التفرقة في المعنى بين هذه العناصر مما يدق، إذ يتناول بعضها ما يتناوله بعضها الآخر، فبعض ما يعد من قبيل الاستعمال ليس ثمة ما يمنع أن يعد من قبيل الاستغلال، كزراعة الأرض، فهي انتفاع أو استعمال إذا ما نظرنا إلى أنها عمل في الأرض وانتفاع بها في سبيل الزراعة، وهي استغلال إذا ما نظرنا إلى أنها طريق للحصول على ثمارها أو حاصلاتها، وقد تعد تصرفا في الأرض إذا ما نظرنا إلى أنها عمل في الأرض يغير من طبيعة سطحها وهكذا، ومن هنا لم يكن ذكر هذه الأمور الثلاثة إلا بقصد الدلالة على أن حق المالك مطلق في الانتفاع بالأرض في جميع مجالات الانتـفاع ووجوهه في حـدود القانون، فــلا يمنع إلا من مزية أو مكنة حرمهــا القانون. وليس يراد أن ثبوت حق الملكية منوط بشبوت هذه العناصر جميعها، بل المراد أن ثبوتها يتحقق بثبوت التمكن من الحصول على جميع المزايا في حمدود القمانون، غمير أنه يلاحظ مع هذا أن قموام حق الملكية إنما هو حق التصرف فلا ينفصل عنها، وفيما يلي بيان لما يراد بكل عنصر منها.

يراد بالاستعمال استخدام الشيء، واستخدامه يكون بالحصول على منافعه التي أعد لها أو أمكن استخدامه فيها، كاستعمال الحيوان أو السيارة للركوب أو للحمل، والشياب للبس والدار للسكني والأرض للزراعة، والكتاب للقراءة وهكذا.

ويراد بالاستخلال القيام بالأعمال التي يراد بها الحصول على ثمار الشيء المملوك ونتائج استخدامه، سواء أكانت ثمارا طبيعية أم متولدة منه، كنتاج الحيوان، وكلأ الأرض، وأشجارها الطبيعية، أم كانت له باستحداث الإنسان وعمله، كالزرع والشجر، أم كانت نتيجة عمل قانوني، كالأجرة الناتجة عن إجارة، والثمار لا تتناول في العرف القانوني منتجات الشيء المملوك، إذ يراد بالثمار على الجملة مالا يترتب على أخذه انتقاص أصل السيء المملوك. أما المنتجات فيراد بها ما ينتقص من أصل الشيء المملوك، كالأحجار تؤخذ من الأرض والأشجار تؤخذ من الغرض والأشجار لهذا من الغابة، وقد يعد الشجر ثمرة إذا ما أعدت الأرض وما عليها من الأشجار لهذا الغرض، وعلى أية حال فليس لهذه التفرقة أية ثمرة بالنسبة لما نحن فيه من بيان حق المالك فيما يملك.

ويراد بالتصرف هنا ما يتناول الأعمال المادية والأعمال القانونية، فالأعمال المادية هي التي يترتب عليها أثر حسى في الشيء المملوك، كتغيير صورته أو إتلافه أو تجزئته وما أشبه ذلك بما يمس مادته وينالها، ولتعدد صورها واختلافها يرى أن منها ما يختلف بالاستعمال، فاتخاذ الأخشاب أبوابا يعد استعمالا لها وتصرفا فيها. والأعمال القانونية هي التي يترتب عليها أثر قانوني في الشيء المملوك، كبيعه وهبته ورهنه، مما يترتب عليه نقل ملكيته أو تحميله بحق عيني. ويلاحظ أن العمل المعادي يرد على ذات الشيء المملوك ومادته، أما العمل القانوني فيرد على حق المالك، إذ هو تصرف قانوني في الحق يترتب عليه نقله إلى مالك آخر أو تحميله بحق لغير مالكه.

وعلى ذلك يرى أن سلطة التصرف المادى فى المملوك تعتبر عنصرا جوهريا لحق الملكية يتميز به عن غيره من الحقوق العينية الأخرى، إذ إنها وإن أولت صاحبها أن يفيد من شىء مملوك لغيره على صورة مختلفة باختلاف هذه الحقوق نجد أن صاحبها مطالب بالمحافظة على مادة الشىء ورده إلى مالكه بعد انتهاء حقه، ومع ذلك يرى أن إفادته منه أضيق دائرة من إفادة صاحبه، وذلك بما لصاحبه من حق جامع لجميع أنواع المزايا والتصرف. وإن لوحظ أن حقه هذا قد يتقيد بما يتقرر لغيره من حقوق على ما يملك، فوجود حق انتفاع لشخص على شىء مملوك لغيره يمنع مالكه من أن يتصرف فيه تصرفا ماديا طيلة مدة الانتفاع م ٢/٩٩٤ مدنى

مصرى، كما يمنعه من أن يترتب عليه حق انتفاع ليشخص آخر خلال هذه المدة، ووجود حق ارتفاق على عقار يمنع صاحبه من أن يعمل فيه ما يؤدى إلى انتقاص في استعمال هذا الحق أو إرهاق صاحبه عند استعماله بما لم يكن يتعرض له من قبل م ١/١٠٢٣ مدنى مصرى، وهكذا مما تكفلت بيانه القوانين من القيود وينبنى على ما لمالك هذا الحق من ولاية مطلقة أن محل هذا الحق لا يمكن أن يكون مملوكا كله لعدة أشخاص، فيكون لكل منهم حق ملكيته، إذ تعدد هذا الحق فيه يستوجب تعارض هذه الحقوق وتمانعها، وليس يستقيم ذلك إلا بأن يقيد بعضها بعضا، وذلك ما يتنافى مع حقيقتها.

وفقهاء الإسلام لم يعنوا بذكر هذه العناصر الثلاثة جميعها في تعريفهم للملك، فالمقدسي في حاويه لم يذكر واحدا منها في تعريفه، بل اقتصر فيه على أنه الاختصاص الحاجز، والكمال بن الهمام اقتصر على ذكر عنصر التصرف مكتفيا به عن ذكر العنصرين الآخــرين، فعرفه بأنه قدرة شرعيــة على التصرف. وجاء في تعريف لغيـرهما ذكر الانتفاع والمعـاوضة، وليس يبعد أن يكون قـد استغنى بالنص على الانتفاع عن ذكر الاستغلال؛ لأنا ضرب من الانتفاع، فكان من مدلول اللفظ كما يرى أن من مدلوله أيضا تصرف المالك في ملكه تصرفا ماديا لأنه حين يتصرف فيه هذا التصرف ينتفع به، فالتصرف المادي إنما يكون في مجال الانتفاع بالشيء، فكان ضربا من الانتفاع، وليس يضير أن يكون الانتفاع بهذا المعنى الواسع الشامل متناولا أيضا التصرف القانوني إذ لا يباشره المالك إلا لتحقيق منفعة له، وعلى هذا يكون في النص على الانتفاع غناء عن ذكر غيره، كما يمكن أن يقال إن في النص على التصرف وحده، كما هو في تعريف الكمال، غناء عن ذكر عنصري الاستعمال والاستغلال، لأن من له التصرف له أن ينتفع وأن يستغل، ولا يمنع من الانتفاع والاستغلال شرعا إلا حيث يمنع من التصرف بسبب ثبوت حق لغيره، فالراهن ممنوع من الانتفياع بملكه ومن استغيلاله إلا بواسطة المرتهن محيافظة على ماله من حق الحبس واليد.

<sup>(</sup>١) الملكية ، للدكتور الصدة.

وعلى أية حال فليس في إغفال فقهماء الشريعة لذكر هذه العناصر في تعريف الملك دلالة على أنهم لا يرونها مظهر الملك في الخارج، وأن بها قيامه فليس لذلك في الفقهين قيام إلا بها، وإذا كان الفقمه الغربي فقها واقعيا في نظره فلا يرى حق الملكية إلا في واقعه، حيث يتمثل في هذه العناصر الثلاثة في الخيارج، فإن الفقه الإسلامي حين يرى الفقه حكما شرعيا أو قدرة شرعية يمنحها الشارع للشخص فإنه يجعلها أساسا وسببًا لما هو واقع في الخارج من ثبوت هذه العناصر لصاحبها، فيجعلها مسببة عنه وأثرا لازما له، بحيث يكون وجود أحدهما لازما لوجود الآخر، فـلا ينفكان ولا ينفصـلان أحدهما عن الآخـر، غير أن الوضع في الفـقه الغربي يخالف عنه في الفقه الإسلامي، فالفقه الغربي حين يعرض للملك إنمايعرض لــه ممثلا في حق الملكيـة الذي يتعلق بالعــين المبينة على صــورة شاملة، وذلك ما يتحقق في الملك التام عند فقهاء الشريعة. أما الفقه الإسلامي فحين يعرض للملك يعرض له بصورة عامة مختلفة الصور والأوضاع على ما بينا من قبل، فمنه الملك التام الذي يتعلق بالعين ومنفعتها جميعا، ومنه الملك الناقص الذي يتعلق بالعين وحدها أو بالمنفعة وحدها، ويتناول الملك الذي يتعلق بالحقوق على ما سبق بيانه، ومن ثم كان مظهر الملك في الخارج مختلفا بحسب متعلقه بالنظر إلى ثبوت حق الانتفاع وحق الاستغلال وحق التصرف اختلافا تتسع مسافته ما بين صوره وتضيق على حسب ما تعلق به من عين أو منفعة أو حق. فقد علمت أن من الحقوق المملوكة ما لا يقبل التصرف لا بالإسقاط ولا بالتمليك كالاستحقاق في الوقف، ومنها ما يقبل الإسقاط ولا يقبل التمليك، كحق الشفعة، ومنها ما يقبلهما كحق التعلى، وأن منها ما لا يقبل الاستغلال ويقتصر الانتفاع به على مجرد الاستعمال، كحق المرور، ومن هذا لِم يكن ثبوت العناصر الثلاثة أمرا لازما لثبوت الملك، بل يكفى لشبوته شرعًا كما قدمنا أن يكون هناك اختصاص يصاحب له على وضع يمنع غيره من التدخل فيه، كما بينا من قبل، ومن هذا يرى أن المك في الشريعة أعم منه في الفقه الغربسي، وكان ذلك أساس اختلافهما إلى عناصره، إذ كان التصرف عنصرا جوهريا لازما بالنسبة لحق الملكية، ولم يكن كذلك بالنسبة لما يسمى ملكا في الفقه الإسلامي.

## اا ـ حمايتها:

أساس الملكية كما قدمنا هو الاختصاص، وليس لها وجود ولا بقاء إلا بوجوده وبقائه، وذلك ما استوجب صيانتها وحمايتها، وعناية المشترعين بتلك الحماية وتنظيمها وبيان وسائلها منذ كان لها وجود يقره الناس ويرونه دعامة من أهم دعائم حياتهم ومعايشهم، وقد جاء الإسلام فأقر للملكية ما تتطلبه من حماية وصيانة، وأعلن الرسول (عَيَالِيَةً) ذلك في أعظم مجتمع إنساني وجد في زمنه (عَلَالِيًّة) ، وهو مجتمع المسلمين يوم عرفات في حجته صلوات الله عليه إذ خاطبهم بقوله:

"إن دماءكم وأموالكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في الله وحمايته كصيانة الملكم هذا، ألا هل بلغت اللهم اشهد» (١). فكانت صيانة المال وحمايته كصيانة النفس في حرمة الاعتداء عليهما، هذا إلى قسوله (رَالِيَالِيُّةِ): "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله (٢)، وقوله: "كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه (٣)، وقوله: "لا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفسه وهذا إلى ما شرعه الله من أحكام للحفاظ عليها وصيانتها من العدوان عليها، كحد السارق والنهى عن أكل المال بالباطل فقد قال تعالى: "والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله .

وقال: ﴿ولا تأكلوا أمنوالكم بينكم بالبياطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريعة من أموال الناس بالإثم وقد أقر القانون المصرى هذه الحماية في مادة ٥٠٨ مدنى، إذ نص فيها على أنه لايجوز أن يحرم أحد ملكه إلا في الأحوال التي يقررها القانون وبالطريقة التي يرسمها، ويكون ذلك في مقابل تعويض عادل، وهو نص المادة (١٠٥٠) مدنى عبراقي والمادة (٧٧٢) مدنى سورى. وذلك ليس إلا نتيجة لما أقرته الدساتير في البلاد العربية إذ نص فيها على

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، جـ ٢، ص ٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، جدا، ص ٣٤

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، جـ ٤، ص ١٨.

أن الملكية مصونة ولا ينزع ملك أجد أو ماله إلا لأجل النقع العام في الأحوال وبالطريقة التي يعينها القانون وفي نظير تعويض عادل، وليس في أخد الملك للمنفعة العامة مخالفة لما شرعه الشارع الإسلامي، فإن ما أعطى للمالك من حق في حماية ملكه وعدم المساس به إنما هو حق مقيد، كغيره من الحقوق التي منحها الشارع للناس مقيدة بعدم الضرر، وذلك لقوله (علله عنه في الشارع للناس مقيدة بعدم الضرر، وذلك لقوله (علله في الإضرار بصاحب البستان الذي كان يقوم حمايته حين اتخذ ملكيته له وسيلة إلى الإضرار بصاحب البستان الذي كان يقوم فيه هذا النخل، إذ أكثر من دخول هذا البستان بحجة نظر نخله، فكان في ذلك ضرر غير محتمل بصاحب البستان وأهله، وأبي أن يمنع هذا الضرر ببيع النخل أو هبته لصاحب البستان فلم يكن بد من أن يأمر رسول الله (علله الساس جاز نزع بقلعه دون مراعاة لملك هذا النخل من حق الحماية، وعلى هذا الأساس جاز نزع الملك الخاص للمصلحة العامة جبراً عن صاحبه إذا امتنع عن بيعه للمصلحة العامة عننا إذ إن امتناعه في هذه الحال يكون ظلما وإنما لا يقر عليه.

ولقد ضاق المسجد الحرام على الناس في زمن عمر رضى الله عنه، وكانت دور الناس محدقة به من كل جانب ما عدا فتحات يدخل الناس منها إلى المسجد فساوم أصحابها في شرائها فرضى منهم أناس اشترى دورهم وأدخلها المسجد وأبي عليه ذلك أصحاب الدور الأخرى فأخذها منهم جبرا، ووضع قيمتها بخزانة الكعبة فظلت بها إلى أن أخذها أصحابها. وحدث ذلك مرة أخرى في زمن عثمان رضى الله عنه ففعل كما فعل عمر، ومن هذا يتبين أن لولى الأمر الحق في أن يأخذ الأموال من أصحابها إذا ما دعت إلى ذلك مصلحة عامة لا سبيل إلى تحقيقها إلا بذلك، وإنما يأخذها بقيمتها إلا أن تدعو الضرورة إلى فرض ضريبة يأخذها من القادرين عليها، فعند ذلك يأخذها ضريبة من غير عوض.

وبناء على ذلك إذا ما نزلت نازلة ماحقة أو حلّت بالمسلمين كارثة، ولم يمكن دفع ذلك إلا بأموال تؤخذ من أرباب الثراء جاز لولى الأمر حينئذ أخذها بلا عوض، فريضة مفروضة عليهم ما دام لا يوجد في بيت المال ما يقوم بدفع ذلك عن المسلمين، ولقد حمى عمر رضى الله عنه أرضا بالربذة فجعلها خاصة برعى إبل الصدقة، فقال له أهلها: يا أمير المؤمنين إنها بلادنا قاتلنا عليها في الجاهلية

وأسلمنا عليها فعلام تحميها، فقال لهم عمر : «المال مال الله والله لولا ما أحمل عليه في شبيل الله ما حميت شبرًا في شبر».

ومما لا شك فيه أن احتباس المال لدى فئة خاصة من فئات الأمة يتداول فيما بينها دون غيرهم من طوائف الأمة أمر يكرهه الشارع الإسلامى ولا يقره، ومما يدل على ذلك أن الله سبحانه وتعالى حين أمر بقسمة ما يفيئه من الأموال على رسول الله (على أن الله سبحانه وتعالى حين أرباب الحاجات من ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل، جعل سبب ذلك وحكمته ألا يكون المال دولة بين الأغنياء، فقد قال في سورة الحشر: ﴿ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كيلا يكون دولة بين الأغنياء منكم ، وروى عن أبي سعيد الخدرى أنه قال حيلاً في سفر فقال النبي (عليه أنه أن أن من كان معه فيضل زاد فليعد به على من لا ظهر له ، ومن كان له فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له ، وأخذ يعدد أصناف الأموال حتى ظننا أن ليس لنا من أموالنا إلا ما يكفينا.

من هذا يرى أن لولى الأمر حلق التدخل فى الأمسلاك والأموال بما يرفع الضرر ويدفع البوار عن الأمة حيث المصلحة العامة إلى ذلك، وذلك قد يكون بأخذ المال للمنافع العامة بعوضه، وقد يكون بغير عوض حسب ما تقضى به الضرورة ما يجوز أن يكون تدخل فيها بتحديد الملكية، فيحدد لها حدا يحظر على الناس تجاوزه إذا ما غلت طائفة من الناس فى ذلك غلوا جعلت من المال احتكارا حال دون أن يجد منه غيرهم ما يقوم بحاجتهم ومعايشهم، ذلك لأن الإكثار من المال والغلو فى جمعه أمر مباح يجوز منعه إذا ما ترتب عليه ضرر عام، كما يكون له عند الضرورة القاضية أن يحدد أثمان الحاجيات وأجور بعض العاملين وأن يوجه النشاط الاقتصادى فى الصناعة والتجارة التوجيه الذى يحقق للأمة قوتها، ويوفر لها حاجتها ويحفظ عليها وجودها وعزتها، كما كان له عند إساءة التصرف فى الأموال أن يحبحر على السفهاء من أصحابها صيانة لأموالهم وحفاظً على عينهم وكرامتهم.

# ١٢ ـ قيودها:

من الأصول المقررة في الشريعة الإسلامية أن مصدر الحقوق كلها شريعة الله سبحانه وتعالى، فإنه سبحانه وتعالى هو الذي منحها أو أقرها، وهو الذي أوجب حمايتها وشرع لها الوسائل التي تؤدي إلى هذه الحماية ، كما أنه بين طرائق استعمالها ووجوه الانتفاع بها على الوجه الذي يحقق المقاصد والغايات من شرعها، وهي مقاصد وغايات أريد بها صلاح المجتمع وصلاح أفراده على وضع يجعل صلاح الفرد أساسا لصلاح المجتمع ووسيلة إليه دون تعارض وتنافر بين المصلحتين، وذلك بتقديم صلاح المجتمع على صلاح الفرد.

ولم يكن تقرير الحقوق في الشريعة الإسلامية إلا نتيجة لازمة لما صدر عن الشارع من أوامر ونواه أريد بها أن يحذر الناس ما للهوى ونرعات النفس الأمارة بالسوء من سلطان، وأن تكون تصرفاتهم في حدود تلك الأوامر والنواهي مقيدة بماتضمنته من قيود، ملتزمين الوقوف عندها وعدم التفريط في أمرها حتى لايستحق عليهم ما وضع لمخالفتها من عقاب وجيزاء، ذلك بأن الشريعة الإسلامية فيما يرى ليست إلا منجموعة من الأوامر والنواهي التي جناء بها خطاب الله لعباده، وبمقتضاها ترتببت الحقوق والواجبات، الواجبات على من أمر أو نهي، والحقوق لمن صدر من أجله أو لمصلحته ذلك الأمر أو السنهي، "وإنه لمن المحال على الله أن يشرع للناس ما يضرهم، فقد قال تعالى : ﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج﴾، وقـال : ﴿يريد الله بكم اليــسر ولا يريد بكم العــسر﴾، وقال: ﴿لا يكلف الله نفسا إلا وسعها، وقال رسول الله (علي : «لاضور ولاضرار». وذلك ما فيه الدلالة البينة على أن ما جاءت به الشريعة الإسلامية من حقوق وأحكام مقـيد بعدم الضرر، وعلى ذلك فلا يجوز أن تتخـذ الحقوق وسيلة ` إلى الإضرار بالناس، بل يجب أن يكون استعمالها مقيدا بعدم الإضرار بالجماعة أو بالفرد، وبألا يؤدى ذلك إلى الإضرار بصاحبها ضررا فاحشاً يسلبه حقه، فإذا تعمارض الضرران ارتكب الأخف منهما؛ درءاً للأشد من الضمرين، ومن ذلك يحب ألا تجعل أداة للتسلط على الناس، ووسيلة إلى سلبهم حرياتهم وحرمانهم من ثمرات أعمالهم، وإلى قسمتهم طبقات يظلم بعضها بعضا، وليست الملكية إلا

حقا من تلك الحقوق التي منحها الله الناس ، فكانت خاضعة لهذا الأصل شأنها شأن الحقوق الأخرى.

وإذا لاحظنا ما قدمناه من بيان كاشف عما انتهى إليه النظر في الملكية، وأنها حين تعد ميزة وحقا لصاحبها تعد كذلك وظيفة اجتماعية، بينا أن هذه الصفة الأخيرة تقتضى أن تقيد بما يكفل لها تحقيق الغرض منها في هذه الناحية على ألا تطغى مراعاتها على الناحية الأخرى.

وقد كانت قيودها إلى زمن قريب لا تحد إلا من السلطات والمزايا التى تخولها لصاحبها، سواء أكان ذلك نتيجة لمراعاة الصالح العام أم لمراعاة مصلحة خاصة جديرة بالعناية، ولكن رؤى أخيرا في بعض التشريعات العربية الوضعية تجاوز ذلك إلى الحد من مكنات المالك في اكتساب الملكية حين طغى حب بعض الناس في تملك الأراضى الزراعية إلى غير حدود على مصالح غيرهم، وأضر بنظام المجتمع وأمنه وسلامه، وأدى إلى خروج هذه الملكية عن حدود وظيفتها الاجتماعية، فقيد تملك الناس لها في بعض البلاد العربية بألا يتجاوز قدرا معينا من الأرض، وصدرت بهذه القيود قوانين في الجمهورية العربية المتحدة وفي الجمهورية السورية وفي الجمهورية العراقية ، كما صدرت قوانين أحرى في بعضها بمنع الأجانب من أن يتملكوا جديدا من الأراضي الزراعية إلا في حالات استثنائية، ولم يحدث في المحيط الإسلامي في العهد الماضي ما دعا الفقهاء إلى النظر في مثل المرسلة إلا ما كان من نظر كثير منهم في منع احتكار الأطعمة وما يشبهها، فظل من ما كان عليه منذ ظهرت الشريعة الإسلامية لا حدود لما يملكه الإنسان من ما أيا كان نوعه، ولا خطر على أجانب أن يتملكوا من الأرض ما شاءوا.

وليس في الشريعة الإسلامية ما يحول دون وضع هذه الحدود متى تحققت الضرورة أو الحاجة الملحة إلى وضعها، ولم يستقم أمر الناس إلا عليها، فإن التملك ليس إلا مكنة أو إباحة شرعها الله للناس في حدود ما بيناه، فلا يجوز أن تكون سبيلا إلى الضرر الفاحش الذي يطغى على ما للناس من حقوق، ولا يصح أن تكون حيازة المال واستشماره في غير ما تتطلبه حاجة صاحبه وحاجة المجتمع الملحة التي يجب على الناس سدها وجوبا كفائيا يجعل لولى الأمر عند التقصير في

الأداء حق الهيمنة والتدخل بالإرشاد والتوجيه والإلزام، ومن المقرر شرعا أن على ولى الأمر أن يستجيب إلى داعى المصلحة العامة، فيحرم على الناس من المباحات ما يرى أن في الإبقاء على إباحته ضررا بالمجتمع، ويوجب على الناس منها ما يرى أن إيجابه دفع مفسدة أو جلب مصلحة المجتمع.

لقد حدث في عهد عمر رضى الله عنه أن قلت اللحوم حمتى أصبحت لاتكفى أهل المدينة جميعا، فاقتضت المصلحة أن يمنع الناس من أكل اللحوم يومين متواليين من كل أسبوع إلى أن يكثر اللحم ويتوافر، فعمد إلى تحريم أكلها في يومين.

وقام على تنفيذ ذلك ومراقبته بنفسه، فكان يأتى مجزرة الزبير بن العوام بالبقيع ولم يكن بالمدينة سواها، فسإن رأى من حرج عن هذا المنع ضربه بالدرة قائلا: هلا طويت بطنك يومين. وقرر الفقهاء بناء على المصلحة أن يمنع احتكار الطعام حتى لا يتخذ ذلك وسيلة وسببا لارتفاع ثمنه فينال الناس بذلك ضرر عظيم، فأوجبوا أن يباع على المحتكر ما احتكره، وكذلك قرروا عدم مزاولة بعض الصناعات والحرف حيث تكون مزاولتها ضارة بالناس فمنعوا الحداد من أن ينشئ محل حدادته حيث يباع الحرير في سوقه، وهكذا.

والقيود في هذا الصدد نوعان: قيود في حق التسملك فحدد بها مقدار ما يملك، وقيود في سلطان المالك وولايته فحددت بها طرق الانتفاع، وليس يوجد في الشريعة الإسلامية قيود من النوع الأول، إذ لم تدع داعية إلى وضع مثل هذه القيود فيما سلف من الزمن، كما ذكرنا. ولذا لا يوجد هذا النوع إلا في التشريع الوضعي. أما ما قيد به سلطان المالك ووسائله في الانتفاع بملكه فهو كثير عديد في الشرعين، وذلك ما سنعرض له إجمالا في دراستنا هذه مع مقارنته بما هو مشروع في الشرائع الوضعية المطبقة في البلاد العربية، تاركين تفصيل ذلك للدراسة في الشرائع الوضوع، إذ إن دراستنا تقوم على دراسة نظرية الملكية وأسسها.

رَفَّ عِبِ (لرَّجِي الْخِثَّرِيُّ (سُِكِيَ (لِنِّرُ الْنِزُوكِ فِي الْعِلْكِيةُ وأسسما

# النوع الأول من القيود :

ليس لما يملكه الإنسان حدود تحده وتقدره في الشريعة الإسلامية، فللإنسان أن يملك من المال ما يستطيع أن يتملكه بوسائل ملكه المشروعة دون حد مقدر في ذلك ما له الخيرة فيه إن شاء فعله، وإن شاء تركه، وذلك دون مساءلة عليه في ذلك، مع ملاحظة أن تملك ما يدفع عن الإنسان الهلاك من الطعام ونحوه إذا ما تعين ذلك طريقًا إليه أمر واجب؛ لأنه وسيلة إلى واجب هو حفظ النفس، وما تعين طريقا للقيام بالواجب واجب، والقيود من هذا النوع موجودة في الشرائع الوضعية في بعض البلاد العربية، وهي خاصة بملكية الأراضي الزراعية، وهي نوعان : نوع يقتضى حظر الملك، وذلك ما يتعلق بالأجانب إذ حظر عليهم في بعض البلاد العربية تملك أرض زراعية فيها، بل عمدت الجمهورية العربية إلى تملك ما ملكوه فيها فيما منضى من الزمن نظير تعويض أعطى لهم، ونوع يقتضي تحديد ما يملك منها، وليس من دراستنا دراسة هذه القيود لأنها دراسة قانونية محضة مبحلها دراسة القانون لا دراسة الشريعة، وإنما الذي يعنينا هنا هو أن نذكر أن الملكية ومقدار ما يملك من الأمـوال من قبيل ما أبيح للناس، وأن لولى الأمر في دائرة المباح أن يوجب على الناس منه ما تستوجب مصلحتهم العامة إيجابه عليهم؛ لدفع ضرر عنهم وجلب منفعة لهم، وأن يحظر عليهم منه ما تقتضي مصلحتهم العامة حظره عليهم، دفعا لضرره عنهم، وإذا فعل ذلك كانت طاعته فيما أوجب من ذلك، وفيما نهى عنه واجبة ظاهرا وباطنا، وقــد نص كثير من الفقهاء على أن للإمام أن يحرم بعض المباح إذا ما رأى أن فعله يترتب عليه ضمرر بالمجتمع، وأن يوجب بعضه إذا ما اقتضت مصلحة عامة إيجابه عليهم، وقد أشار إلى ذلك الحصكفي في شرحه الدر المختار على متن التنوير، وإليه ذهب بعض محققي الشافعية، كـما جاء ذلك في تفسير الآلـوسي ، جـ ٥، ص ٦٦ وذلك لوجوب طاعة الإمام في أمره ونهيم، لقوله تعالى في سورة النساء ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا أطيعوا الله وأطيعها الرسول وأولى الأمر منكم)، إذ المراد بأولى الأمر الأمراء والولاة، وهذا مروى عن ابن عباس وأبي هريرة، ويقول الطبرى : إن هذا الرأى هو أولى الأقوال بالصواب، لكشرة ما ورد عن رسول الله ﴿ عَلَيْكُ ) من إيجاب

طاعتهم إلا في معصية، وهذا الأمر يتناول ما يأمرون به من إيجاب مباح، أو تحريمه لمصلحة عامة تقتضي ذلك.

ولقد روى من أعمال الخلفاء الراشدين ما يؤيد ذلك، فقد منع عمر رضى الله عنه الناس من أكل اللحوم يومين متواليين في كل أسبوع، لقلة في اللحوم رآها عند ذلك، وحمل عشمان الناس على قراءة القرآن على حرف واحد من لغة قريش حين خاف خلاف الناس وفتنتهم، وحض عمر على عدم تزوج الكتابيات؛ خشية الإعراض عن زواج المسلمات وتأثيرهن في أولادهن، وعلى ذلك فليس ما يمنع شرعا من تحديد مقدار ما يملك من الأموال إذا ما اقتضت المصلحة العامة ذلك، ولا شك أن تحديدها في معقدارها، كتحديدها في آثارها، بل ربما كان تحديدها في آثارها أقرب قبولا؛ لأن تحديد الآثار يستلزم أن تسلب الأسباب أو العلل بعض آثارها ونتائجها، وذلك ما لا يتفق مع سببيتها.

واما ما ذهبت إليه بعض البلاد العربية من منع الأجانب أن يتملكوا من أراضيها الزراعية شيئا، فذلك ما يتسق مع ما للحربي ، والمستأمن من عدم إقرارهما على البقاء في ديارنا(۱) ، إلا أن يتحولوا ذميين، فيكون لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين، وإذا لم يكن للأجنبي أن يقيم في ديار المسلمين إلا بعهد مؤقت لم يكن من المقبول أن يملك عقاراً يستمر تملكه له ، لأنه إن خرج حربيا كان ماله فيئا للمسلمين، وكان منعهم من التملك متسقا مع أحكامه ، وعلى هذا فليس ما يمنع شرعاً من حظرتملك الأراضي الزراعية في البلاد الإسلامية على الأجانب، بل ربما كان ذلك هو الأقرب لتحقيق ما تهدف إليه الشريعة الإسلامية ؛ قصدا إلى المحافظة على سلامة الدولة واستئثار أهلها بثروتها القومية .

<sup>(</sup>۱) وقد جاء فى الخراج لأبى يوسف ، ص ٢٤١ : ولا ينبغى للإمام أن يترك أحمدا من أهل الحرب يدخل بامان فى دار الإسلام أو يترك رسولا من ملكهم يخرج شيئا من الرقيق أو السلاح أو بما يكون قوة لهم على المسلمين، فأما الثياب والمتاع فهذا وما أشبهه لا يمنعون منه . . . إلى أن قال : فإن أقام هذا المستأمن فأطال القيام أمر بالخروج، فإن أقام بعد ذلك حولا وضعت عليه الجزية، أى وكان ذميا وعند ذلك يمنع من العودة إلى دار الحرب-

#### النوع الثاني من القيود :

بينا فيما سبق أن الملكية ليست إلا حقا من الحقوق التى منحها الشارع فكانت كغيرها من الحقوق مقيدة بعدم الضرر البين الفاحش مشروعة لمصلحة المجتمع، وذلك ما يدل عليه تتبع الأحكام الشرعية بعد استقرائها وما ورد فيها من النصوص، وما تضمنته تلك النصوص من بيان يكشف من الحكمة في تشريعها والأهداف التي قصدت منه، وبناء على ذلك كان شرع الملكية مقيدا لها بقيود عديدة تختلف باختلاف موضوعاتها وطرائق الانتفاع بها، وكانت الملكية مقيدة بهذه القيود حقا لصاحبها، له منفعتها ومزاياها، ولم تكن بغيرها حقا له، وكان انتفاعه بها مطلقة غير مقيدة بها على يلحق غيره من ضرر بناء على ذلك.

وهذا النوع من القيسود ينقسم قسمين : قيود تقررها الشريعة أو القانون، وقيود إرادية تفرضها إرادة ذوى الشأن بما لها من سلطان.

والقسم الأول من هذه القيود بعد عنصرا جوهريا يحدد وضع حق الملكية الذي للمالك أو حدود استعماله، فكان بمثابة المعيار لما يملك منه وكان حق المالك غير متجاوز هذه الحدود.

أما القسم الثانى من هذه القيود فتحدده إرادة ذوى الشأن بما تمليه من شروط تدفع إليها بواعث خاصة اقتضت وضع حق الملكية فى نطاق معين، ولذا كان من الواجب مراعاة هذه البواعث وما تدل عليه هذه الشروط، ويخضع هذا النوع لما تخضع له القيود الناقلة للملكية من قواعد وما يشترط من شروط؛ لأنها ضروب من الالتزام فتخضع لقواعد الالتزام، ولذا فلسنا نعرض لها فيما يأتى إلا فى إجمال.

وبالنسبة إلى القيود من القسم الأول نرى أن القوانين في البلاد العربية قد نصت على تلك القيود؛ وأن منها قيودا تتعلق بالمصلحة العامة، وأخرى تتعلق بالمصلحة الخاصة، والأولى كثيرة متنوعة تضمنتها قوانين خاصة تعددت بحسب اختلاف موضوعاتها والأغراض المقصودة منها، إذ إن منها ما قرر مراعاة لمصلحة الأمن أو لمصلحة الصحة المعامة، كإيجاب تسليم السلاح في ظروف معينة إلى

الشرطة، وكالشروط التي نصت عليها التشريعات المتعلقة بالمحال الصناعية أو التجارية أو المقلقة للراحة، ووسائل النقل العامة، وما إلى ذلك. ومنها ما قرر لمصلحة الزراعة وسلامتها، كالشروط الواجب توافرها في إنشاء المصارف والمراوى الخاصة، وفي إقامة آلات الري على شواطئ الترع، والشروط المتعلقة بتحديد نوبات الري وتحديد أنواع المرروعات، والمتعلقة بالأعمال الواقية من الفيضان وغير ذلك.

والقسم الثانى من هذا النوع منه ما قرر مراعاة للجوار وبعض حالات الارتفاق، ومنه ما قرر لأغراض أخرى، ولم تكن مراعاة المصلحة الخاصة وحدها أساس تقرير هذا النوع من القيود، بل كانت مراعاة صالح الجيميع في هذا أساسا في ذلك أيضا، إذ كانت المصلحة العامة هي التي أملت على الشارع مراعاة المصلحة الخاصة في هذا النوع.

وإذ تبيا فيما مضى أن أساس تقييد الملكية فى الشريعة الإسلامية هو الاستجابة لداعى المصلحة العامة والعمل على تحقيقها ومنع الضرر عن الناس وتوفير سلامة المجتمع، فليس يرى فيما قررته القوانين على اختلافها من قيود متعددة على الملكية فى مجالاتها ومحالها المختلفة، عما لم يرد له ذكر فى الشريعة الإسلامية خروج عليها ولا مخالفة لأصولها، وإنما يعد ذلك نتيجة لاختلاف الأزمنة، وتطور مجالات العيش وأسبابه، وتقدم الصناعة والعلوم والفنون، وتنوع العمل وتعدد طرقه مما لم يكن له مثيل فى العصور الماضية.

ولما كانت هذه القيود قد قررت بقوانين وضعية متعددة ومختلفة بحسب اختلاف البلاد العربية واختلاف بيئاتها ، فإن دراسة هذه القيود تعد دراسة قانونية من صميم الدراسة القانونية التي لسنا بصدد دراستها، ولذا فإن دراستنا ستقتصر على دراسة ما جاء في الشريعة الإسلامية من هذه القيود مقارنة بمثلها في القوانين العربية، وإن كانت تلك القيود تناولتها الأسس العامة الشرعية لتقييد الملكية بما تقتضيه المصلحة العامة للمجتمع.

والقيود من هذا النوع في الشريعة الإسلامية منها قيود ترجع إلى دات الحق، فيظهر أثرها في تحديد طرائق استعماله وتعيين ضروب الانتفاع به، كما في الطريق الخاص أو المروى الخاص يكون لغير صاحبه أن يمر منه أو يروى منه،

فليس لمالكهما أن ينتفع بأرضهما في زراعتها أو بالبناء عليها، ومنها قيود لاترجع إلى ذات الحق ولكن ترجع إلى استعماله والانتفاع به، فيظهر أثرها في حال دون حال، كأرض يملكها صاحبها وسط المساكن فإن له أن ينتفع بها كما يشاء، على ألا يسلك في الانتفاع بها سبيلا يضر غيره، كأن يتخذها مصنعا للحديد أو للفحم فيؤذى الجيران بما ينبعث منه من الدخان ليلا ونهارا، وبما يسمع من طرق يمنع الهدوء والسكون والنوم، أو أن يقيم على حد من حدودها جدارا لا غرض له من إقامته إلا الإضرار بجاره يسد عليه نوافذه ويسمنع عنه ضوءها ونحو ذلك من ضروب الاستعمال التي لا يقصد منها إلا الضرر.

وعلى هذا الأساس يتنضح الفرق بين سوء استعمال الحق والتعسف فيه، وبين تجاوز حــدوده الشرعيــة في استعــماله، وهو تمييز لــه أثره في النتائج والآثار المترتبة على كل منهماً، ذلك لأن تجاوز الحدود الشرعية للحق يخرجه عن أن يكون حقاً، ولا يعد ذلك إلا اعتداءً واستعمالًا لما ليس حقاً. أما التعسف في استعمال الحق فإنه لا يُخرج الحق عن أن يكون حقا وإن عـد مخالفة لأمر عام يتناول نطاقه استعمال الحقوق وغيرها أ وهذا ما يعرف بنظرية سوء استعمال الحق أو التعسف في استعماله، وهي إنما تكون عندما يكون الحق مشروعا واستعمل استعمالا لم يمنع منه إلا عارض أجنبي عنه محظور، عرض لهذا الاستعمال فجعله محظورا، ولولا هذا العارض كان استعماله جائزا مشروعا، وذلك كالانتفاع بالأرض المملوكة في إقامة جدار على حافتها ساتر لها، فإنه استعمال مشروع ويعد ثمرة من ثمرات امستلاكها، ولكن إذا صاحب ذلك إرادة مالكها في إقامت بقصد الإضرار بغيره دون أن يكون له مبرر في إقامته كان ذلك من قبيل التعسف في استعمال الحق، وكذلك إذا كان لإنسان أرض كان من ثمرات تملكها أن يكون الانتفاع بها مقصورا عليه، فإذا منع جاره عند حاجته من إمرار الماء فيها ليروى أرضه كان ذلك في ذاته استعمالا مشروعا، ولكن إذا صاحب ذلك أن ليس لأرض جاره طريق لديها إلا ذلك وإن شق مروى في أرضه لذلك الغرض لا يضر به بل ربما نفعه كان منعه من ذلك تعسفا في استعمال حقه، إذ أضر بغيره دون أن يكون له من وراء ذلك منفعة أو دفع مضرة.

أما تجاوز حدود الحق فائما يكون إذا كان الانتهاع المطلوب منه انتهاعا محظورا في جميع حالاته، نظرا لوضع ذلك الحق، كما هو الحال فيما ذكرناه في الطريق الخاص

وهذا التميير وإن بدا سليما واضحا، إلا أنه قد يبدّو قاصرا عند التطبيق في كثير من الأحوال التي يدق التمييز بين ما يعد قيدا في الحق ذاته وما يعد قيدا في استعماله، من ناحية أن الفيد في الاستعمال قد لا يعدم النظر إليه على أنه قيد في الحق، ومن هنا جاء الخلاف في كثير من مسائل الخروج عن القيود التي جاءت بها الشريعة بالنظر إلى ما رتب عليها من أحكام، وإن عد الخروج عن القيود بنوعيها مخالفة وعصيانا.

ولدقة التطبيق وعدم وضوح الفرق بين الحالين بسبب أن الفقهاء لم يعنوا ببيان نظرية التعسف العناية التى تقوم على أفرادها بالشرح والتفصيل والنظر فيها، كموضوع مستقل تبحث فيه جميع قواعدها وأسانيدها وشروطها ومجالاتها ومعاييرها وطرائق تطبيقها وما يترتب على المخالفة فيها من آثار وأحكام، فإنه من المفيد أن نبدأ بعرضها عرضا عاما مناسبا للموضوع ومستمدا من الفروع والمسائل التى عرض لها الفقهاء، وذلك قبل الكلام في بيان القيود التي ترجع إلى حق الملكية في ذاته.

## نظرية التعسف في استعمال الحق:

تقوم نظرية التعسف في استعمال الحق على الأسس الإسلامية في تقرير الحقوق، وهي الأسس التي ذكرناها فيسما سبق دالة على أن شرع الحقوق في الشريعة الإسلامية إنما كان لمصلحة المجتمع ولمصلحة الإنسان، بالنظر إلى أنه فرد من أفراده ولبنة من لبناته، في صلاحه صلاح مجتمعه، وعلى مبادئ الأخلاق الإسلامية الفاضلة التي جاء بها الدين من العدل والمساواة والإحسان واتباع المعروف وتجنب الطغيان والجور والفساد، وعلى عدد من القواعد الشرعية العامة التي أقرتها الشريعة؛ لتحقيق الغرض المتقدم، وهي قواعد تضمنتها أحكامها في المجالات المتعددة المختلفة، قصدا إلى إيجاد مجتمع مثالي متكامل سليم صالح، مما المنشر إليه فيما يأتي.

وبناء على ذلك يجب أن يكون استعمال الحقوق سبيلا إلى تحقيق المصالح وجلبها، وإلى دفع المفاسد وتجنبها، سبيلا يقوم النظر فيه إلى المجتمع أولا، وإلى الفرد ثانيا باعتباره جزءا منه. فإذا ما كان في استعمال المالك حقه ضرر بغيره وجب أن يوازن بين مصلحته المشروعة التي أرادها والمضرة التي تترتب على استعماله له، فإن رجحت مصلحة المالك سلم له حقه، وإن رجحت مضرة غيره قيد حقه بما يدفع المضرة.

ويبدو من النظر في أقوال الفقهاء أن ما يترتب على استعمال المالك لحقه من الضرر بغيره قد يكون ضررا مسحقق الوقوع، وقد يكون ضرراً يغلب على الظن وقوعه، وقد يكون ضررا لا يغلب على الظن وقوعه، ثم هو مع ذلك قد يكون ضررا كبيرا، وقد يكون قليلا، وقد يكون ضررا مقصودا قبصد إليه من أراد من الملاك استعمال حقه، وقد يكون غير مقصود لم تتجه إليه إرادة المالك المستعمل لحقه، كما يبدو أنهم عندما تتعمارض المصالح والمفاسد في هذه الأحوال يعمدون إلى مراعاة تطبيق القواعد الشرعية الآتية وهي :

- ١ ـ الضرر يزال.
- ٢ \_ يتحمل الضرر الأخف لدفع الضرر الأشد.
- ٣ ـ يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام، أو يجب تقديم المصلحة الخاصة.
  - ٤ \_ دفع المفاسد مقدم على جلب المصالح.
    - ٥ \_ الضرورات تبيح المحظورات.

والأمر المتفق عليه عند الفقهاء أن الضرر إذا كان نادر الوقوع أو قليلا تافها لم يترتب على ذلك تقييد حق المالك في استعماله حقه، إذ هو صاحب حق بلا ريب، وما كان له هذا الحق إلا لمصلحة غالبة رعاها الشارع، ولا يضير ذلك أن يكون وراء ذلك في أحوال نادرة ضرر بغييره أو ضرر قليل أيا كان وضعه، إذ المصالح دائما مشوبة بالضرر، وليس منها ما تمحض نفعا، ولم يعتبر الشارع في مقرراته وتشريعاته إلا المصلحة الغالبة، دون نظر إلى ما كان منها نادرا أو قليلا، وبناء على ذلك يكون استعمال المالك باقيا على أصله مشروعا.

وكذلك اتفق الفقهاء على أنه إذا لم يدع المالك إلى استعمال حقه إلا قصدا لضرر بغيره، دون أن يكون له مصلحة أخرى يطلبها وجب عليـه الكف، وعد معتديا بإقدامه على الإضرار بغيره باستعماله لحقه، سواء أكان الضرر الذي يصيب غيره من ذلك محقق الوقوع أم مظنونه، وذلك لأن الضرر يجب دفعه ومنعه لقوله (عَيْنَةُ) : «لا ضرر ولا ضرار». ولكن إذا صاحب ذلك القيصد طلب منفعة من المستعمل لحقه وكنان له محيص عما أراد سلوكه للإضرار بغيره وجب عليه ألا يسلك هذا الطريق، تجنبا للإضرار بالغير؛ إذ له عنه مندوحة، وإلا لم يكن له من غرض في سلوكه إلا الإضرار بغيره، وذلك ما يجب تجنبه. أما إذا لم يكن له منه بد وكان في حاجة إلى استعمال حقه وفي الإقدام عليه ضرر بغيره، فإن كان عاما كان مقدما على حقه، وإن كان خاصا قدم حقه بلا ريب، فهو على بينة من حقه، بينا هو على ظن من حق غيره، على أن من الفقهاء من يرى في هذه الحال الموارنة بين الضررين، فإذا كان ضرر غيره عظيـما ماسا بما هو ضروري له، بينا يرى ضرره دون ذلك قدم ضرر غيره على ضرره، كالطعام إذا منعه صاحبه لحاجته إليه بحسب العادة، بينما يطلبه غيره، دفعا للهـ لاك عن نفسه، وذلك ما بني على قاعدة تقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة. وعلى قاعدة تحمل الضرر الأدني لدفع الضرر الأعظم، ويلاحظ في ذلك أن الفقهاء يسجعلون الضرر الذي يغلب على الظن وقوعمه في حكم المحقق الـوقوع، بناء على اعتبار غلبـة الظن في الأحكام الشرعية .

وإذا كان جلب المصلحة أو دفع المنفعة غيرمصحوب بقصد الإضرار بأحد، ولكن يتسبب عنه مع ذلك ضرر بالغير، وكان عاما قيد حق المستعمل، درءا للضرر العام تطبيقا لقاعدة: يتحمل الضرر الخاص دفعا للضرر العام، إذا كان ذلك الضرر محمقق الوقوع أو مظنونا وقوعه. وأما إذا كان الضرر المتوقع خاصا يغلب على الظن وقوعه، فالحكم كما تقدم من تقديم مصلحة المستعمل على مصلحة غيره، لأن حق المالك قوى ثابت مأذون فيه لمصلحة غالبة فلا يقوى على دفعه ضرر دونه في المنزلة، وقد يوازن في هذه الحال بين الضررين، كما تقدم في قدم الأقوى والأشد ضررا.

أما إذا كان الضرر المتوقع كثيرا، ولا يغلب على الظن وقوعه، وليس بالأمر النادر، فقد اختلف النظر: نظر أبو حنيفة والشافعي إلى أصل الحق والإذن فيه، فذهبا إلى تقديم مصلحة المستعمل وحقه. وذلك بناء على أن العلم بوقوع الضرر أوالظن الغالب به غير ثابت، وحق المستعمل ثابت بيقين فلا يقوى على رفعه إلا يقين مثله أو غلبة ظن تقارب اليقين، ورجح مالك وأحمد جانب الضرر بالغير لكثرته؛ لأنه إذا كان كثيرا غير نادر الوقوع وجب الاحتياط لدفعه، إذ دفع المضرة مقدم على جلب المصلحة، ويقول الشاطبى في هذا المقام: الشريعة مبنية على الاحتياط، والأخذ بالحزم والتحرز عما عسى أن يكون طريقا إلى مفسدة.

وإذا لم يلحق المالك في منعه من استعمال حقه ضرر فإن كان مسرفها في استعماله دون قصد إلى الإضرار بالغير ودون علم به والتفات إليه، فإنه وقد قصد إلى ما يجوز له أن يقصده شرعا يكون له حقه جائزا له في استعماله وإن ترتب على استعماله ضرر بغيره قطعى الوقوع، أما إذا كان على علم بلزوم الضرر لغيره فعند ذلك يقوم في منعه من استعمال حقه مظنة قصد الضرر بالغير؛ لأنه وقد أقدم على استعمال حقه لغير داعية مصلحة يطلبها دون أن يلحقه ضرر بالترك فاعل لأمر مباح لا يتعلق بفعله نفع له، وفيه ضرر بغيره قد يرى أن ليس له داعية إلى ذلك إلا قصد الإضرار بغيره فيمنع لذلك.

على هذا الوضع صيغت نظرية التعسف في استعمال الحق في الشريعة الإسلامية منذ كان لهذه الشريعة وجود، فكانت معينا لما صدر فيها من القوانين الوضعية في البلاد العربية.

ومن البيان المتعدم يمكن استنتاج المعايير التي يقوم عليها اعتبار استعمال المالك لحقته من قبيل التعسف فيه عند الفقهاء مع غض النظر على ما بينهم من خلاف في بعض الفروع، وهذه المعايير هي :

- ١ \_ إذا لم يقصد المستعمل لحقه سوى الإضرار بغيره.
- ٢ \_ إذا كانت مصلحته التي يبتغيها من استعماله حقه تتعارض مع مصلحة عامة أو مصلحة خاصة تفوقها بحيث ترى مصلحة قليلة الأهمية ولا تتناسب ألبتية مع ما يصيب غيره من ضرر عظيم بسببها، ولم يكن ذلك الضرر نادر الوقوع.

- ٣ إذا كانت المصلحة التي يبتغيها المالك من استعمال حقه تؤدى إلى الإضرار بغيره ضررا فاحشا بينا، وكان في استطاعته تحقيق مصلحته بطريق آخر لا يؤدى إلى هذا الضرر.
- إذا كان الضرر المترتب على الاستعمال عظيما محتمل الوقوع، وليس بالأمر النادر على ما ذهب إليه مالك وأحمد، أخذا بالأحوط وبسد الذريعة، خلافا لأبي حنيفة والشافعي.
- والما المالك على علم بترتب الضرر الفاحش وكان في استعماله لحقه مترفها لا يلحقه ضرر من تركه، وأقدم مع ذلك عليه.

وبالنظر فيما يرى أنها جامعة لما ذهبت إليه القوانين الوضعية في هذا الموضوع من أحوال وزائدة عليها، ولقد تأثر الفقه الغربي بهذه النظرية فاقتبس منها في حدود تختلف ضيقا وسعة، بحسب اختلاف البلاد الغربية، وحلت في كثير من القوانين الغربية التي كانت ولا تزال معينا ومستمدا لما وضع من قوانين في بعض البلاد العربية.

ففى سنة ١٩٤٨ صدر القانون المدنى الجديد فى الجمهورية العربية المتحدة فأخذ واضعه بعض أحكام هذه النظرية من الشريعة، وذلك فى مادته الخامسة التى نص فيها على أن استعمال الحق فى الأحوال الآتية غير مشروع:

- (أ) إذا لم يقصد به سوى الإضرار بالغير.
- (ب) إذا كانت المصالح التي يرمي إلى تحقيقها قليلة الأهمية، بحيث لا تتناسب ألبتة مع ما يصيب الغير من ضرر بسببها.
  - (جـ) إذاكانت المصالح التي يرمي إلى تحقيقها غير مشروعة.

وكذلك جاءت المادة (٦) مدنى سورى مطابقة لها، والمادة ٧/٢ مدنى عراقى والمادة (٥) مدنى ليبى، وتنص المادة (١٢٤) من تقنين الموجبات والعقود اللبنانى، على أنه يلزم بالتعويض من يضر الغير بتجاوزه فى أثناء استعماله حقه حدود حسن النية، أو الغرض الذى من أجله منح هذا الحق.

والمعيار الأول يفيد أن يكون الغيرض الأساسى من استعمال الحق هو الإضرار بالغير، وعليه فلا بغير من وجه المسألة أن تتحقق مع ذلك منفعة عرضية لم تكن مقصودة، ولا أن يكون هذا القصد مصحوبا بنية جلب منفعة إذا كانت هذه النية غاملا ثانويا لم يدفع إلى الاستعمال.

وقد يرى بناء على ما تقدم أن ذلك محل خلاف بين التشريعين، أما عدم مشروعية المصلحة التي يرى صاحب الحق إلى تحقيقها من استعماله حقه فقد يكون أقرب إلى أن يعد تجاوزا لحدود الحق لا عسفا في استعماله.

## قيود الجوار : الجوار الجانبي :

الجوار قد يكون جانبيا، وهو الناشئ عن ملاصقة الحدود، وقد يكون رأسيا، وهو الناشئ عن التعلى، ولكل من الجوارين قيود تقيد المالك في تصرفه وانتفاعه بما لا يترتب عليه ضرر بين بجاره، إذ القاعدة في ذلك أن للمالك في الحالين أن يتصرف في ملكه كيف شاء، وأن ينتفع بملكه الانتفاع الذي يريد ما لم يضر ذلك بجاره ضررا بينا غير معتاد، وإلا كان ضامنا لما يعترتب على ذلك من ضرر.

والترام المالك بذلك في الجوار الجانبي محل خلاف بين الفيقها، فأبوحنيفة (١)، لا يرى أن يتقيد المالك في ملكه لأجل مصلحة جاره، فإن مقتضى الملك التام أن يكون للمالك الاختيار في انتفاعه بملكه وفي تصرفه فيه على الوجه الذي يريد ما دام خالصا من تعلق حق غيره به، ولذا كان له أن يفتح فيه ما يرى من نوافذ، سواء أطلت على جار أم لم تطل، تكشفت بها نساؤه أم لا، وأن يعلى بناءه وأن يبنى فوقه كما يشاء، منع ذلك الضوء والشمس عن جاره أم لا، وأن يحول داره إلى مصنع أو متجر، وأن يحفر فيه من آبار وبالوعات ترتب على ذلك ضرر بجاره أم لا، وإلى هذا ذهب الشافعي وهو رواية عن أحمد (٢)، لأنه تصرف في ملكه الخاص ولم يتعلق به حق غيره، كما لو طبخ في داره فآذي دخان طبخه جاره أو خبز فيها، فقد جاء في نهاية المحتاج (٣):

<sup>(</sup>١) الفتاوي الخانية ، جـ ٢، ص ٣٨٣، هامش الفتاوي الهندية.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الخانية، جـ ٤، ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الخانية. جـ ٥، ص ٥١.

"إن لمالك الجدار أن يفتح فيه الكوات والشبابيك ولو لغير الاستضاءة؛ لأنه تصرف في ملكه، ولا فرق بين أن يشرف منها على حريم جاره أو لا؛ لتمكن الجار من دفع الضرر عن نفسه، وذلك ببناء سترة أمام الكوات، وإن تضرر من ذلك بمنع الضوء الآتي منها أو النظر، ولأن صاحب الجدار لو أراد هدمه ورفعه لم يمنع منه فأولى ذلك نقض بعضه.

وعدم إلزام الجار بالاستناع عن ذلك وعن كل ما يضر بجاره قضاء عند من ذهب إلى ذلك لا يعفيه من الإثم والجريمة الدينية، والمسئولية الخلقية؛ ذلك لأن رعاية الجار والإحسان إليه من الفضائل الخلقية التي حض عليها الكتاب الكريم، وأمر بها سيد المرسلين، فقد قال تعالى في سورة النساء: ﴿وبالوالدين إحسانا وبذي القربي واليتامي والمساكين والجار ذي القربي والجار الجنب وابن السبيل .

وقال رسول الله (ﷺ): "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره". وقال : "والله لا يؤمن \_ قالها ثلاثا \_ قالوا : من يارسول الله؟ قال : "الذي لا يأمن جاره بوائقه".

وذهب المتأخرون من فقهاء الحنفية ومنهم مشايخ بلخ، والمالكية، والحنابلة إلى وجوب تقييد الجار في تصرفه وانتفاعه بملكه بما لا يضر جاره ضررا بينا غير معتاد، لقوله (عَلَيْمُ ): «لا ضرر ولا ضرار» ولأن الناس لسوء أحلاقهم وضعف دينهم تركوا ما أوجبه الله عليهم خلقا وأدبا من رعاية جانب الجار، فوجب حملهم على ذلك بسلطان القضاء، وإلا عمت الفوضى والفساد. وقد روى هذا عن أحمد فقد جاء في الشرح الكبير(١)، : «وليس للجار أن يتصرف في ملكه بما يضر جاره، كأن يبنى حماما بين الدور أو يفتح مخبزا بين العطارين أو دكان قصارة يهز الجدر ويوهنها، أو يحفر بشرا إلى جانب بئر جاره، ليجتذب الماء منه، كما يمنع من الصعود على سطحه إذا ترتب على ذلك الإشراف على دار جاره ورؤية نسائه، إلا أن يبنى سترة، كما يمنع من الدق الذي يهدم الحيطان وينثرها»، وجاء في كشاف الفناع (١)، : «ويمنع من أن يجعل ساحة له بجوار جاره مرمى للقاذورات

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الحانية، جـ ٥، ص ٥١

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الخانية ، جـ ۲، ص ۲ وما بعدها.

والقمامات ومن كل ما يضر بجاره بحفر كنيف أو بالوعة أو إنشاء حمام وإحداث حدادة أو قسصارة، أو نصب رحى، أو حفر بئر ينقطع بها ماء بئر لجارة، ونحو ذلك من كل ما يؤذى ، فإن فعل كان منعا لما يحدث من ضرر».

وفي بيان الضرر عند المقيدين اختلاف مرجعه فيما يظهر إلى اختلاف الأعراف والعادات في البلاد، وفقد جاد في المادة (١٢٠٠) من المجلة العدلية، يدفع الضرر الفاحش بأي وجــه كان -- مثلاً لو اتخذ في اتصــال دار دكان حداد أو طاحون، ومن طرق الحديد ودوران الطاحون يحصل وهن للبناء، أو أحـــدث فرنا أو معـصرة، ولا يستطيع صـاحب الدار السكني فيـها، لتأذيه من الدخـان ورائحة المعصرة، فهذا كله ضرر فاحش ويدفع ويزال بأى وجه كان، وكذا لو كان لرجل عرصة متصلة بدار آخر فشق منها نهرا إلى طاحونه وجرى الماء فيه يوهن جدار الدار، أو اتخله أحد في أساس جدار جاره منزبلة وإلقاء القمامة يضر الجدار فلصاحب الجدار تكليفه برفع الضرر، وكذلك لو أحدث رجل بيدرا في قرب دار آخر، وبمجيء الغبار منه يتأذى صاحب الدار حتى لا يطيق الإقامة فيها، فله أن يكلفه رفع ضرره. كما لو أحدث رجلُ بناء مرتفعا بالقرب من بيدر رجل آخر فسد مهب الربح عنه فإنه يكفه رفعه للضرر الفاحش، كذلك لو أحدث رجل دكان طباخ في سوق البزازين، وكـان الدخان يضر بأمتعة الجار ضررا فاحـشا فإنه يكلفه رفعه. وجاء في المدة (١٣٠٢) : رؤية المحل الذي هو مقر النساء، كصحن الدار والمطبخ والبئر يعد ضررا فاحشا، فإذا أحدث رجل في داره شباكا أو بناء جديدا، وجعل له شباكا مطلا على مقر النساء في دار جاره الملاصق أو الذي يفصل بينهما طريق فإنه يؤمر برفع الضرر ويحجبر على ذلك إما ببناء حائط أو بوضع ما يمنع النظر، ولكن لا يجبر على سد الشباك بالكلية. وفي كتاب البهجة شرح التحفة ص ٢١٦ ، جـ ٢، مثل ما تقدم، وزاد عليه أن من الضرر أن يفتح بابا مقابلا لباب جاره فيشرف منه عليه أو يقطع عنه مرفقا من إنزال أصحابه ومربط دابته ونفض الحصيــر على باب داره فيتضرر جاره مــن غباره، وحفر مرحــاض أو بالوعة بجوار جدار جاره، أو إحداث إصطبل للدواب بجوار جدارجاره، إلى آخر ما ذكره من أنواع الضرر التي تتفق جميعها في إحداث ضرر غير معتاد ولا مألوف يتأذي منه الجار فلا تسلم له سكناه ولا تطيب.

وقد نص الحنفية على أن الممنوع من ذلك هو ما كان حادثا بعد الجوار، أما ما كان قبل الجوار فلا يمنع منه، وعليه إذا ما تملك شخص بجوار مصنع قائم أو مدبغة أو نحو ذلك أرضا بناها منزلا لم يكن له حق في الشكاية من ضرر يلحقه بسبب ذلك، لأنه هو الذي أقدم عليه طواعية واختيارا.

ونتيجة ما تقدم من بيان أن ما ذهب إليه أصحاب الرأى القاضى بتقييد المالك بالقيود التي رأوها من مقتضيات الجوار ولوازمه، بحسب العرف والعادة، وتناولتها الأوامر الشرعية الآمرة بالإحسان إلى الجار وأمنه وعدم الإضرار به ليس في الواقع إلا تطبيقا لقياعدة عامة تشمل الجار وغيره، وتتناول حق الملك وغيره، وهذه هي القاعدة التي جاء بها قيول رسول الله (عليه في الا ضرر ولا ضرار». وكان المرجع في بيان الضرر وتحديد معاييره العرف والعادة. وكان الجار المالك بناء على ذلك مسئولا عما يؤدى إليه استعماله لملكه من ضرر فاحش يصيب جاره.

ولقد ظفر هذا النظر الشرعى والاتجاه العادل باهتمام وبحث وتحليل، حين تطورت الحياة الاجتماعية، وازداد النشاط الاقتصادى ، وتنوعت وسائل العمل والإنتاج بسبب اكتشاف البخار والكهرباء، واختراع الآلات وانتشار المصانع والمحال العامة المختلفة الأغراض، والمعامل الكيماوية المتعددة الأنواع، وغير ذلك مما ينبعث منه الضجيج والدخان والروائح الكريهة والأصوات المزعجة، وغير ذلك مما يؤذى الجار ويقلق راحته، وأدى إلى وضع اللوائح والقوانين لتلافى أضرارها وتخفيف أذاها، فكان من آثار هذا البحث والنظر تحديد المسئولية عند انتشار ضررها ومساسه بالجيران وبيان أساسها، وهل هو مجاوزة الحدود الموضوعة لحق الملكية، أو الخطأ الشخيصى، أو فكرة التضامن الاجتماعى، أو هو كل ذلك على حسب اختلاف الأحوال.

وأخيرا حين صدر القانون المدنى الجديد في مصر سنة ١٩٤٨ رأى واضعه أن يجعل أساس - المسئولية التزامًا قانونيًا بعدم مجاوزة الحدود الموضوعة لذلك، فقد نص في المادة (٨٠٧) منه على إلزام المالك بألا يغلو في استعمال حقه إلى حد يضر بملك جاره، وليس للجار أن يرجع على جاره في مضار الجوار المألوفة التي لايمكن تجنبها، وإنما له أن يطلب إزالة هده المضار إذا تجاوزت الحد المألوف،

على أن يراعى فى ذلك العرف وطبيعة العقارات وموقع كل منها بالنسبة إلى الآخر، والغرض الذى خصصت له، ولا يحول الترخيص الصادر من الجهات المختصة دون استعمال هذا الحق، وبهذا النص جاءت المادة (٧٧٦) مدنى سورى والمادة (٨٢٦) مدنى ليبى، وبمثل هذه الأحكام صدر القانون اللبنانى.

والقاعدة العامة في ذلك هي أن يكون للمالك مطلق التصرف في ملكه والانتفاع به في حدود المتعارف المألوف، وعلى من يتجاوز ذلك من الملاك أن يتحمل ما يترتب على ذلك الاستعمال المتجاوز فيه من تعويض عن الأضرار التي تلحق الجيران، وعلى الجيران أن يتحملوا ما يترتب على استعمال الملاك المجاورين في حدود العرف من مضايقات وأضرار لا يستطاع بحسب العادة تلافيها. وعلى ذلك فليس للمالك أن يغلو في استعماله حقه إلى حد يضر بجاره ضررا غير ما ولامعتاد، وإلاكان مسئولا عن آثار هذا الضرر، إذ إن العدالة تقضى بحماية الجار من الضرر الفاحش الذي يصيبه من استعمال جاره، والضرر الفاحش هو ما لايحتمل عادة وينكره العرف.

من هذا يظهر أن المسئولية في جميع القوانين العربية قد أسست وأقيمت على النزام قانونسى، هو النزام الجوار الذي نص عليه في المواد السابقة التي أشرنا إليها، وهو التزام قضت به الشريعة الإسلامية، كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق، وعليه فليس يرى بين الشريعة الإسلامية وما شرعته القوانين في البلاد العربية كبير فرق، إذ كان الأساس فيها جميعتها واحدًا، وإذا حدث خلاف فلا يتجاوز التطبيق تبعا لاختلاف الأعراف والتقدير.

ويلاحظ أن القانون العراقى كان فى صياغته فى هذا الموضوع أقرب إلى الصياغة الفقهية الشرعية، واقتبس أحكامه من أحكام الشريعة الإسلامية إذ جاءت المادة (١٠٥١) منه بالنص الآتى :

- ١ ـ لا يجوز للمالك أن يتصرف في ملكه تصرفا مضرا بالجار ضررا
   فاحشا، والضرر الفاحش يزال سواء كان حادثا أم قديمًا.
- ٢ ـ وللمالك المهدد بأن يصيب عقاره ضرر من جراء حفر أو أعمال أخرى
   تحدث في العين المجاورة أن يطلب اتخاذ كل ما يلزم لاتقاء الضرر،

وله أيضا أن يطلب وقف الأعمال أو اتخاذ ما تدعو إليه الحاجة من احتياطات عاجلة ريثما تفصل المحكمة في النزاع.

٣\_ وإذا كان أحْد يتصرف في ملكه تصرفا مشروعا، فجاء آخر وأحدث في جانبه بناء وتضرر من فعله ، فيجب عليه أن يدفع ضرره بنفسه.

وهذه الأحكام قبد تضمنتها المواد (۵۷، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۳۳) من ميرشد الحيران ما عدا ما تضمنته الفقرة الثانية فهي من مقتضيات القواعد العامة.

وتقتضى الفقرة الثالثة من المادة المذكورة ألا يكون للجار الجديد الذى جاور من المبانى والمنشآت القائمة ما تنبعث منه بعض الأضرار، بحسب طبيعة عمله ووضعه حق فى الشكاية مما قد يصيبه منها، لأنه هو الذى أقدم طواعية واختيارا على أن وضع نفسه هذا الوضع، فكان راضيا بما يمسه ومتنازلا بذلك عن حقه فى الشكوى.

وقد كان هذا المبدأ محل بحث في الفقه وأمام المحاكم، فذهب رأى إلى أن الأسبقية في التملك أو في الاستعمال تعصم من المستولية، فإذا بني مالك منزلا للسكني بجوار مصنع قائم فليس يحق له أن يتضرر ويشكو من ضرر يصيبه من هذا المصنع. وبهذا الرأى أخذت محكمة الاستئناف الوطنية في حكمها الصادر في ١٠ ديسمبر سنة ١٩٢٧ - المحاماة ٨ ـ ٤٨٩ - ٢٢٦، وذهب رأى آخر إلى خلاف ذلك فأوجب على المالك القديم أن يراعي وجود جار جديد بجواره فيلتزم بما تلزمه به قيرد الجوار، وذلك بناء على أن إلزام الجار بهذه القيرود والحدود إلزام مطلق غير مقيد بقيد القدم أو الحدوث، وإذا لم يكن الجار القديم، أي المالك القديم ملزما بشيء من تلك القيود والحدود، لعدم وجود من له الحق في الاستفادة منها فإنه يصبح ملتزما بها عند وجود صاحب الحق فسيه. ويميل الأستاذ الدكتور الصدة إلى تصويب هذا الرأى قائلا: إنه يضع المالك اللاحق في التملك أو الاستخلال أمام واحد من أمرين : إما أن يختار نوع الاستخلال الذي اختاره من سبقه، وإما أن يتحمل المضار الفاحشة دون أن يكون له حق الشكوى، ولهذا رفضه القضاء وانتقده الفقه، وذلك لأن الأسبقية لا يكون لها هذا الأثر في هذا الشأن إلا إذا كانت أسبقية جماعية، بحيث يكون من شأنها أن تحدد طبيعة الحي، وذلك بأن يعمد عدد كبير من الملاك إلى استعمال ملكياتهم بطريقة واحدة فيه.

وفى رأيى أن التزام الجار بمراعاة جيرانه وعدم مسهم بضرر، هل هو حق خاص يجؤز لهم أن يتنازلوا عنه أو هو حق عام لا يجوز التنازل عنه؟ يرى الفقهاء الشرعيون أنه حق خاص لصاحبه أن يتنازل عنه، ومن ثم كان إقدام مالك على إقامة منزلة بجوار مصنع رضا منه بما قد يصيبه من ضرر هذا المصنع وأذاه، وعليه يكون بذلك متنازلا عن حقه، لعلمه بالضرر وإقدامه عليه، ولم يكن صاحب المصنع عندئذ مخالفا ولا متجاوزا حقوقه، ولكن إذا زاد الأذى وتفاحش الضرر عما كان عليه كان له عند ذلك حق الشكوى؛ لعدم رضاه عندئذ بما استجد من ضرر.

### الجوار الرأسى :

الجوار الرأسى أو العلوى يكون بين بناءين أحدهما يعلو الآخر، وذلك بأن توجد دار متعددة الطبقات، وعلوها لمالك وسفلها لمالك آخر، وهذا وضع يجعل للعلو حق القرار على السفل، كما بينا فيما سبق عند كلامنا على مدى حق الملكية، ويسمى حق القرار في هذه الجال بحق التعلى.

وهذا الحق لا يثبت عند الحنفية إلا نتيجة لبيع علو قائم بناؤه على سفل ولا يثبت نتيجة لبيع حق التعلى بدون بناء قائم على بناء آخر، لأن بيع حق التعلى استقلالا غير تابع لبناء مستقل غير صحيح عند الحنفية، كبيعه على بناء مزمع إقامته ولم يوجد بعد؛ إذ لا يعد حق التعلى عندهم مالا، وتمليكه فيما يرون ليس إلا تمليكا للهواء المستعلى على البناء، وتمليك الهواء باطل لعدم استقراره ولعدم ماليته، وذهب المالكية والحنابلة إلى جواز تمليكه استقلالا، كما يجوز تمليكه تبعا لتمليك البناء المستعلى على بناء آخر، فإذا ملك استقلالا فإنه يتحدد حينئذ بحدود ما سيعلو من البناء الموجود إن كان هناك بناء يراد استعلاؤه أو بحدود ما سيقام من البناء الذي سيكون سفلا له بعد وصفه وبيانه وبيان العلو ووضعه بيانا لا يؤدى إلى النزاع عادة (۱).

وحق التعلى حق دائم لا يسقط بانهدام كل من العلو أو السفل ولا يهدم أحدهما، ويجرى فيه التوارث فينتقل بالوراثة إلى ورثة مالكه.

<sup>(</sup>١) كشاف القناع ، جـ ٢، ص ١٩٧.

وإذا انهدم العلو كان لصاحبه ولورثته من بعده تجديده، وليس لصاحب السفل أن يجبرهم على إعادته على الصحيح؛ لأنه لا منفعة له معتبرة في ذلك. وإذا انهدم السفل فانهدم بانهدامه العلو فعلى صاحب السفل إعادته، فإذا أعاده علاه صاحب العلو ببنائه، ويجبر على إعادته عند الحنابلة؛ ليتمكن صاحب العلو من انتفاعه (۱).

ويرى الحنفية أن السفل إذا انهدم فجدده صاحبه علاه الآخر بالبناء عليه دون أن يكون له حق الرجوع على صاحب العلو بقيمة ما انهدم من علوه، أو نقص إذا كان انهدام السفل من غير تعد من صاحبه، أما إذا كان بتعد منه فإنه يضمن لصاحب العلو قيمة ما سقط من بنائه.

### ولسقوط السفل على الجملة حالتان:

الحالة الأولى: أن ينهدم السفل بغيرتعد من صاحبه، كأن يسقط بزلزال أو لوهن تسبب عن بلاه، وعند ذلك لا يجبر صاحبه على إعادته، إذ لا يجبر إنسان على عدمارة ملكه، ولم يكن منه تعد على حق صاحب العلو حتى يجبر على إحيائه خلافا للحنابلة إذ رأوا إجباره على ذلك.

فإذا لم يعده صاحب السفل كان لصاحب العلو أن يعيد ما سقط من السفل بإذن صاحبه أو بإذن القاضى إذا ما أباه عليه صاحب السفل، فإذا أذن بإعادته من أحدهما فأعاده رجع على صاحب السفل بكل ما أنفق في إعادته؛ لأنه بالإذن صار وكيلا عنه في الإنفاق على إعادته، أما إن كان الإذن من صاحب السفل فالأمر ظاهر إذ ليس الإذن إلا توكيلا، وأما إن كان من التقاضى؛ فلأن القاضى قد قام مقام صاحب السفل في إصدار هذا الإذن بما له من ولاية عامة في رفع المظالم، وقد كان امتناع صاحب السفل من الإعادة ومن الإذن بها ظلما يجب رفعه، وإن أعاده صاحب العلو من غير استئذان بعد أن امتنع صاحب السفل من إعادته، ففي حكم ذلك اختلف نظر الفقهاء.

ذهب الحنفية إلى أنه يعد متبرعا ما لم يمنعه من الاستئذان عذر، وعلى ذلك يكون ما يجدده من السفل ملكا لصاحب السفل، ولا يرجع عليه بشيء مما أنفق عليه إذ كان في إمكانه أن يستأذن ولم يفعل، وإذا صار ما أعاده صاحب

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، جـ ٢، ص ٣٠٤.

العلو ملكا لصاحب السفل على وجه التبرع له به لم يجز لصاحب العلو أن يمنعه من الانتفاع به، إذ لا يمنع مالك من أن ينتفع بملكه ....

وأما إذا منعه من الاستئذان عذر من الأعذار فلا يعد في هذه الحال متبرعا لاضطراره حينئذ إلى إحياء حقه والانتفاع به بإعادة السفل، ويكون السفل حينئذ ملكا لصاحب العلو يستبقيه في يده، كرهن عنده له أن يستغله حتى يدفع إليه صاحب السفل ما يعوضه ويصير السفل بذلك ملكا له، وقد اختلف النظر عندئذ فيما يطالب به صاحب السفل عوضا عن إعادته، أيطالب بقيمته أم بما أنفق على إعادته من نفقات

ذهب بعض الحنفية إلى أنه إنما يطالب بقيمته وتعتبر قيمته وقت تسليمه إلى صاحب السفل؛ لأنه وقت التملك، وذهب بعض الحنفية إلى أنه إنما يطالب بما أنفق على إعادته من نفقات؛ لأنه يعتبر عند العذر كالمأذون شرعا في إعادته؛ لأنه قد بناه تحت عامل اضطراره، وذلك كاف في اعتباره حكما بمنزلة الوكيل عن صاحب السفل في الإعادة، وليس في ذلك إضرار بأحدهما، فصاحب العلو يتمكن من الوصول إلى حقه بلا عنت وصاحب السفل يتملك السفل بما أنفق عليه، كما في البدائع.

وهذا الرأى يقتضى أن يكون السفل في هذه الحال ملكا لصاحب السفل وإنما يستبقيه صاحب العلو في يده وثيقة إلى أن يؤدي إليه ما أنفق.

وفى الخانية: إذا سقط البنيان من غير هدم، قال أبو حنيفة: لا يجبر صاحب السفل على بناء السفل. إذ لا يجبر إنسان على عمارة ملكه وإقامته، ويقال لصاحب العلو: ابن السفل أنت فإذا بناه لم يكن متبرعا، ويكون السفل فى يده حتى يؤدى قيمة السفل، ومعنى ذلك فيما يظهر أن صاحب السفل لا يجبر على الإعادة، كما لا يجبر على الإذن لصاحبه بالإعادة؛ لأن عدم جبره على الإعادة يستلزم عدم جبره على الإذن بها، وعندئذ إذا أعاد صاحب العلو بناء السفل من غير إذن فقد أعاده تحت اضطراره إلى إحياء حقه فلا يكون متبرعا به؛ ولكن هل يكون ملكا لصاحب العلو أو ملكا لصاحب السفل؟ النظاهر من إلزامهم صاحب السفل بأداء قيمته لا بأداء ما أنفق عليه من المال أنهم يرونه ملكا لصاحب العلو، ومن ثم كان لصاحب السفل أن يتملكه بقيمته (۱).

<sup>(</sup>۱) راجع الخانية على هامش الهندية، جـ ٣، ص ١٠٩.

إذ لا محل لإلزامه بما ينفقه، وقد يكون من ذلك ما هو نتيجة مغالاة وتساهل من صاحب العلو عند الإعادة فيلا يلزم به صاحب السفل، وقد علمت فيما سبق أن من فقهاء الحنفية من ذهب إلى أن صاحب العلو، إذا أعاد السفل في هذه الحال بدون إذن ولم يمنعه مانع من الاستشذان عد متبرعا، ومعنى ذلك أن اضطراره إلى إعادة حقه لا يمنع من اعتباره متبرعا، وهذا ما قد يدل على أن المنقول عن أبي حنيفة مقيد بصدور الإذن لصاحب العلو بالبناء، غير أن ذلك يستبع إلزام صاحب السفل بما أنفق على الإعادة لا بالقيمة، فلعل في المذهب رأيين في إعادة السفل بغير إذن عند انعدام العذر: رأى يرى أن ذلك يعد من قبيل التبرع ما دام أن الإذن كان مستطاعا، ولم يحاول صاحب العلو الحصول عليه، ورأى يرى أنه لا يعد في هذه الحال متبرعا؛ لاضطراره إلى إحياء حقه، ولكن هل أضطراره إلى إحياء حقه يمنعه من أن يحصل على الإذن بالإعادة ؟

وإذا ما أعاد صاحب العلو السفل فصار ملكا له على ما تقدم بيانه فإنه يكون لصاحب السفل أن يتملكه باعتباره تابعا لأرضه، ويتمكن حينئذ جبرا عن صاحب العلو بقيمته على ما بينا، وقد اختلف الرأى حينئذ في القيمة التي تجب عليه، ذهب بعضهم إلى أنه يتملكه بقيمته وقت بنائه؛ لأنه يستحق تملكه على صاحب العلو من هذا الوقت، وقال آخرون: يستملكه بقيمته وقت الرجوع عليه به؛ لأنه وقت التملك، وهذا هو الأصح المختار للفتوى (١). وإذا أراد صاحب العلو أن يتملك الأرض من صاحب السفل في هذه الحالة بدون رضاه لم يكن له ذلك؛ لأن الأرض أصل، ولا يكون الأصل تابعا لفرعه وهو البناء، كما في الخانية.

الحالة الثانية: أن ينهدم السفل بفعل من صاحبه، وفي هذه الحال يجبر صاحب السفل على إعادته؛ لتعديه، ويضمن لصاحب العلو قيمة ما سقط من علوه قائما، فإن أعاده صاحب العلو في هذه الحال بلا إذن اعتبر متبرعاً لإقدامه على فعل يستطيع أن يلزم ذا الشأن فيه بتنفيذه، وذلك بالرجوع إلى القضاء بخلاف الحالة الأولى، وإنما يعد متبرعا إذا لم يصدر منه ما يدل على أنه إنما بني غير متبرع، بل لنفسه، مثل أن يشهد على ذلك، فإن فعل كان البناء له وكان شأنه شأن

<sup>(</sup>١) راجع رد المحتار آخركتاب الشركة.

مستحق السكنى إذا قام بعمارة الدار الموقوفة على سكناه فيكون ما يبنيه ملكا له ولصاحب الأرض أن يتملكه إذا أراد طبقا للقواعد، وإذا ما كان السفل الذي أقامه صاحب العلو ملكا لصاحب السفل، كان لصاحب العلو أن يمنعه عن سفله حتى يؤدى إليه ما عليه، فإذا امتنع كان لصاحب العلو أن يستغله بإذن القاضى على أن يحتسب غلته مما وجب له على صاحب السفل (١).

ويرى الحنفية أن ما يكون من سقف بين علو وسفل له يكون ملكا لصاحب السفل؛ لأنه جزء منه ومتمم له، ولا يعد مسكنا إلا به، وإنما يكون لصاحب العلوحق الانتفاع به والقرار عليه.

ولوجود الجسوار بين صاحب السفل وصاحب العلو كان تصرف كل منهما بملكه وانتفاعه به مقيداً على ما تقدم في الجوار الجانبي بما لا يضر بصاحبه، فلا يزيد صاحب العلو في بنائه بما يوهن بناء صاحب السفل ولا يفتح صاحب السفل في بناء نوافذ تضعف من بنائه فتجعله غير قادر على تحمل بناء العلو.

# وقد قسم الفقهاء التصرف الذي يصدر من كل منهما ثلاثة أقسام :

الأول: التصرفات التي تضر أحدهما ضررا محققا، كأن يهدم صاحب السفل بعض جدره أو بعض عمده أو يبنى صاحب العلو بناء لا يقوى السفل على حمله، وهذا النوع ممنوع على كل منهما، فإذا فعله أحدهما كان ضامنا لما يترتب على فعله من تلف.

الثانى: التصرفات التى لا يترتب عليها ضرر بأحدهما، كدق مسمار فى جدار، وقيام أحدهما بمد أسلاك الكهرباء فى بنائه، وهذا التوع جائز لكل متهما دون اعتراض عليه من الآخر.

الثالث: التصرفات التي يشك في نتائجها فلا يدرى على وجه العلم أيحدث منها ضرر أم لا، كأن يقوم صاحب السفل بفيتح نافذة فيه، أو يقوم صاحب العلو بوضع أثقال فيه، وهذا النوع يجوز لكل منهما مباشرته عند أبي يوسف ومحمد خلافا لأبي حنيفة.

| جع الخالية. | (۲) را |
|-------------|--------|

ويرجع الخللاف في ذلك إلى اختلافهم في الأساس الذي يرجع إليه في الحكم على تصرف كل منهما.

فعندهما أن الأصل فيه هو الإباحة؛ لأن كلا منهما يتصرف في ملكه فلا يمنع من تصرف إلا إذا وجد المانع منه وهو الإضرار بحق غيره على وجه التحقيق، ولذا منع نما يضره، ولم يمنع من غيره، وهو ما جهل أثره وما علم عدم ضرره.

وعنده أن الأصل فيه هو المنع، لأن كلا منهما يتصرف في ملك تعلق به حق غيره فلا ينفذ تصرفه إلا إذا تحقق عدم الإضرار بحقه، ولذا منع مما علم عدم ضرره.

وبناء على ذلك فالـتصرفات التـى يشك في نتائجهـا غير جـائزة عنده، لعدم التحقق من وجود المسوغ، وهو عدم الضرر بالغير قطعا (١).

ويلاحظ أن التشريع الوضعى في البلاد العربية لا يكاد يختلف عما ذهب اليه فقهاء الشريعة في أحكام السفل والعلو إلا في أمور فرعية يسيرة، دعا إلى الخلاف فيها اختلاف الأعراف، وإرادة تنظيم الانتفاع المشترك حتى لا يترتب عليه الإضرار بحقوق بعض الشركاء ضررا غير مألوف، وعلى هذا كانت الشريعة الإسلامية أساسا فيما بنت عليه هذه الأحكام في البلاد العربية، وبخاصة في الجمه ورية العراقية. فقد أقرت ملكية الطبقات في القانون المدنى المصرى، وفي غيره من القوانين العربية، كالقانون المدنى الليبي والقانون المدنى العراقي، كما أقرتها القوانين اللبنانية، ونص في المادة (٨٥٦) مدنى مصرى وما بعدها إلى المادة (٨٦١) على اشتراك ملاك الطبقات في ملكية أجزاء البناء المعدة للاستعمال المشترك بين جميع ملاك الطبقات، على أن يكون نصيب كل مالك فيها بنسبة قيمة ما يملك، وعلى أن ليس له أن يتصرف في نصيبه من ذلك تصرفا مستقلا عن الجرزء الذي يملكه، وذلك ما لم يسوجد في سندات

<sup>(</sup>١) ارجع إلى شرح البهجة ، جـ ٢، ص ٣١٥، ففيه بيان وافٍّ عن ضرر الجار وحكمه في أحواله المختلفة.'

الملكية مما يخالف ذلك، ونص في المادة (٨٥٧) على أن استعماله وانتفاعه بهذه الأجزاء المشتركة يجب ألا يحول وألا يضر باستعمال الآخرين، كما نص في المادة (٨٥٨) على أن نفقات هذه الأجـزاء وصيانتها تكون على جميـع الشركاء كل بقدر قيــمة ما يملك مــا لـم يوجد اتفاق بينهم بما يــخالف ذلك، وفي المادة (٨٥٩) على ً إلزام صاحب السفل بالأعمال والترميـمات اللازمة لسفله حذرا من سقوط العلوّ، وأجبر القاضى عند امتناعه أن يأمر ببيع السفل أو يأذن لصاحب العلو بذلك على نفقة صاحب السفل، كما ألزمت المادة (٨٦٠) صاحب السفل بإعادة سفله عند انهدامه فإذا امتنع كان للقاضي كذلك أن يبيع السفل لمن يعيده أو يأذن صاحب العلو بإعادته على نفقة صاحب السفل، وفي هذه الحالة يجوز لصاحب العلو أن يمنع صاحب السفل من الانتفاع به حتى يؤدى ما في ذمته لصاحب العلو، كما يجوز لصاحب العلو أن يحصل على إذن بإجارة السفل أو بسكناه استبفاء لحقه، وليس لصاحب العلو أن يـزيد في ارتفاع بنائه أو يبني بناء آخر مـعه، م (٨٦١) ، كما لا يجوز له وضع أثقال يخشى منها على السفل، وإلى هذا كله ذهب القانون الليبي في مواده من (٨٦٠) إلى (٨٦٥) والقانون السورى من (٨١١) إلى (٨١٦) والقـــانون المدنى العــراقي من (١٠٨٢) إلىي (١٠٨٦) . ويلاحظ أن التشريع في هذه البلاد العربية جميعها قد ألزم صاحب السفل منذ انهدامه بإعادته إلى الحال التي كان عليها فلم يفرق بين ما إذا كان انهدام السفل نتيجة اعتداء عليه من صاحبه أو نتيجة لما ليس له فيه بد، كزلزال أو نحو ذلك. بخلاف ما ذهب إليه الحنفية في ذلك، إذ لم يلزموا صاحب السفل بإعادته إلا عند تعديه وسقوطه نتيجة لذلك. أما إذا سقط بلا تعد فلم يلزموه بإعادته بناء على أنه لا يلزم إنسان بعمارة ملكه، وإنما جعلوا لصاحب العلو أن يعيده إذا أراد على الوضع الذي شرحناه فيما سبق، ولاشك أن هذا أقرب إلى العدالة؛ إذ لا يرهن الإنسان بما لم يكن له فيه يد، ولكن إذا أراد صاحب العلو إحياء حقه أعاده على حساب صاحب السفل على أن يؤجره ويستغله مع حصوله على الإذن بذلك من القضاء في سبيل استيفاء حقه.

# قيود الإرفاق أو الارتفاق (١٠):

مما تتقيد به ملكية العقار أن يتقرر عليه حق لمنفعة عقار آخر بعينه، دون نظر إلى شخص مالكه، وذلك بناء على سبب من الأسباب التى سنذكرها فيما يأتى، فيكون العقار الذى تكرز عليه الحق مرتفقا به، والعقار صاحب هذا الحق مرتفقا، ويسمى الحق الذى تقرر لثانيهما على أولهما حق ارتفاق، وهو حق لا ينظر فيه إلى مالكى العقارين، بل يثبت لأحدهما على الآخر مع كونهما مملوكين لشخصين، أو مملوك أحدهما دون الآخر أو غير مملوكين، ويكون مقررا للعقار المرتفق على العقار المرتفق على العقار المرتفق به يتبعهما من يد إلى يد مهما اختلفت الأيدى، ومهما اختلفت الأملاك، ولايتأثر باختلاف المالكين ولا باختلاف المنتفعين.

وهذا النوع من الحمقوق هو مما يسمى فى لسان الفقهاء الآن بحقوق الارتفاق، وهى حقوق المرور، والشرب، والمجرى، والمسيل ونحو ذلك مما يثبت ويتقرر لعقار على آخر، وهو ما سنعرض لبيانه وبيان أحكامه.

وقد عرف (قدرى باشا) حق الارتفاق في كتابه «مرشد الحيران»، بأنه حق مقرر على عقار لمنفعة عقدار آخر مملوك لشخص آخر. م (٣٧) وهو تعريف لم يسبق به فيما أعلم فقيه آخر، وإن لم يخرج به عن المعنى الذى ذهب إليه الفقهاء في بيان هذا النوع من الحقوق، وهو بهذا المعنى لا يتناول إلا ما كان لعقار على عقدار آخر، فلا يتناول ما يكون لبناء على بناء، ولا لبناء على عقدار، لا لشخص على عقدار أو على بناء أو على شخص آخر، وكذلك عرفه بعض القانونيين بأنه تكليف مرتب على عقارمعين لمنفعة عقار معين آخر مملوك لغير مالك العقار الأول، ويقدوم هذا التكليف على تخويل شخص حق استعمال العقدار المرتفق به، أو حرمان صاحب هذا العقار من استعمال بعض حقوقه.

ويلاحظ أن هذا النوع من الانتفاع يختلف عن النوع الآخر منه الذي يثبت للأشخاص بالنظر إلى ذواتهم وأشخاصهم بما يأتي :

<sup>(</sup>١) الارتفاق لغة الاتكاء على مرفق اليد، بكسر فكون ففتح، أو بفتح فكون، والارتفاق أيضا الانتفاع، يقال ارتففت بالشيء أي انتفعت به، والإرفاق النفع، يقال أرفقت فلانا إذا نفعته. وقد استعمل المالكية اسم الإرفاق في إعطاء شخص منافع عقاره لآخر، وكذلك وصف بنعض الفقها، بعض الحقوق التي تتعلق بنافع العقار وتثبت لعقار آخر بأنها حقوق ارتفاق.

أولا ـ أن حق الارتفاق إنما يكون مقررا لعقار بخلاف حق الانتفاع فإنه يكون مقررا لشخص، فحق المرور من أرض إلى أخرى حق مقرر للأرض الثانية، ولذا ينتفع به كل من يريد الوصول إليها على أنه حق لهذه الأرض دون أن يقتصر الانتفاع به على شخص معين بخلاف حق انتفاع الموصى له بمنفعة أرض، فإنه خاص بشخصه ينتفع به على أنه من حقوقه على الوجه المشروع وينتهى بوفاته، ولذا كان من البين أنه حق تنقص به قيمة الأرض المرتفق بها، ولما ذكر كان للمنتفع به حق النتبع ولا يمكن فصله عن العقار المتعلق به.

ثانياً أنه دائما يكون مقررا على عنقار بخلاف حق الانتفاع، فإنه يكون متعلقا بعقار، وكما في أرض أعيرت أو أوصى بمنفعتها، وقد يكون متعلقا بمنقول كد في كتاب أعير.

ثالثاً يرى فيه الحنفية أنه حق دائم غير مؤقت بوقت ينتهى بانتهائه، فهو دائم بدوام ما تعلق به، ولذا يتبع العقار المرتفق به والعقار المرتفق أينما انتقل، فلا يزول بتغير المالك ولا ينتهى بوفاته، ويرى بعض الفقهاء المالكية أنه يقبل التوقيت، فيجوز أن يقرر لعقار على آخر في مدة معلومة ينتهى بانتهائها.

رابعا ـ أنه لازم بالنسبة إلى مالك العقار المرتفق به فلا يملك إنهاءه، وإبطاله، بخلاف حق الانتفاع فإنه قد يكون غير لازم لمالك العقار المتعلق به، فيملك إبطاله، كما في حق مستعير الأرض فإن لمالكها حق إنهائه.

خامساً ـ أنه بالنسبة إلى صاحب العقار المرتفق به حق سلبى، فليس يطلب منه بإزائه ألا يتعرض لصاحبه فى انتفاعه به دون أن يقوم بعمل شىء، بخلاف حق الانتفاع فإنه يطلب عمن التزم به إما القيام بعمل أو الامتناع عمن عمل كتسليم الكتاب المعار إلى مستعيره، أو الامتناع عن معاوضة الموصى له بمنفعة الأرض فى انتفاعه بها.

وهو حق معنوى لا ينشأ إلا بين عقارين اختلف مالكهما؛ لأنهما إذا كانا لمالك واحد كان انتفاع أحدهما بالآخر ثمرة من ثمرات الملكية، ولا يشترط في وجوده تلاصق العقارين. بل يجوز أن يكون لعقار على عقار آخر غير ملاصق له من المرور أو حق الشرب أو المجرى. وقد تدق التفرقة عند إنشاء الحق في تردد النظر بين اعتباره حق ارتفاق واعتباره التزاما شخصيا، وعند ذلك يجب التزام صدر من صاحبه مراعى فيه قيامه شخصيا به، لا ينتقص به ملكه ويتقيد بشخصه، والترزآم أريد به الحد والانتقاص من عناصر ملكه، ففى الحال الأولى يكون الالترزام شخصيا، وفى الحال الشانية يتقرر به حق ارتفاق متعلق بعقار الملتزم ولا يتقيد بحياته، والأمر فى ذلك يرجع إلى ظروف كل نزاع وتقدير القضاء تبعا لذلك، فمن اشترى أرضا من آخر على أن يزرعها قصب سكر، لتوريده لمعمل السكر الذى يملكه بائع هذه الأرض المشتراة، فليس يتولد عن هذا العقد حق ارتفاق على هذه الأرض، لأن الالتزام فيه التزام شخصى محض، ولكن إذا اشتراها على أن يترك بجوار العمل جزءا منها ليعد مطرحا لفضلات القصب تولد عن هذا الالترام حق ارتفاق المعمل على هذه الأرض بجمع فضلاته وتخزينها في جزء منها.

# أسباب ثبوت هذه الحقوق :

أولا ـ الشركة العامة ، فمرافق البلد العامة ، كطرقها وأنهارها ومصارفها عليها حقوق ارتفاق لكل عقار متصل بها ، فلكل منزل أشرع بابه إلى طريق علم حق ارتفاق عليه هو حق المرور ، ولكل أرض دراعية اتصلت بمروى علم حق ارتفاق عليه هو حق الشرب ، أو اتصلت بمصرف علم حق ارتفاق عليه هو حق المسيل ، ومنشأ هذه الحقوق في هذه الحال هو الشركة العامة في هذه المرافق .

ثانيا ـ اشتراطها في عقد معاوضة، فإذا اشترى شخص أرضا هي جزء من أخرى على أن يكون لها حق شرب أو حق مرور على باقيها كان للمبيع حق المرور أو حق الشرب تنفيذا للشرط.

ثالثا ـ الالتزام بها من مالك الأرض المرتفق بها على وجه التبرع عند المالكية، فيلزم به المتبرع بناء على التزامه، سواء أعطاه على الأبد، وعند ذلك يكون مؤبدا، أم أعطاه إلى مدة وعند ذلك يتوقف وينتهى بانتهائها، وفي هذه الحال لا يجوز له عندهم أن يرجع قبل انتهائها.

رابعا - الإلزام بها شرعا أو قانوناً: فمن الحال الأولى ما حدث به مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه أن الضحاك بن خليفة ساق خليجا له من العربض

(أى ساق قناة من مسيل ماء بقرب المدينة) وكان بين هذه القناة وأرض الضحاك التي يريد ريها أرض لمحمد بن مسلمة، فأراد الضحاك أن يمر بالقناة فمنعه محمد ابن مسلمة، فاحتج عليه الضحاك قائلا له: لم تمنعني ولك في القناة منفعة تشرب منها أولا وآخرا، ولا يضرك مرورها، وأرضى في حاجة إليها؟ فأبي محمد عليه ذلك فشكاه الضحاك إلى عمر بن الخطاب، فسأله عمر : لم تمنعه ولك فيها منفعة تسقى منها أولا وآخرا وهي نافعة لجارك ولا تضرك؟ فسقال محمد : لا والله لا تمر، فقال عمر : لتمرن ولو على بطنك، وأمر عمر الضحاك أن يمر بها ففعل، وذلك نتيجة كما يظهر لشوت حق ارتفاق على أرض محمد بن مسلمة لأرض الضحاك بحكم الشرع (١).

ومن الحالة الشانية ما تقرره القوانين من حقوق الارتفاق مراعاة للمنفعة العامة أو لمصلحة الأفراد، مثل ما يكون منها للتمكن من الوصول إلى شواطئ البحار وضفاف الأنهار، ومثل القيود الموضوعة على المالكين المجاورين للطرق العامة بعدم البناء على مسافة معينة منها. والقيود الموضوعة على ملاك العقار فيما يختص بصرف مياهه إلى المصارف العامة ومرور مصارف هذه المياه في الطرقات.

ومما ينبغى ملاحظته أن فقهاء الشريعة الإسلامية لا يفرقون فى الحكم ولا فى الوضع بين حق انتفاع مقرر على عقار لمنفعة عقار آخر بنص قانونى وحق تقرر بإرادة مالك العقار المرتفق به، ففى الحالين يسمون هذا الحق حق ارتفاق وحكمهما واحد، أما رجال القانون في جعلون حالة ثبوت الحق بنص قانونى من حالات حق الملكية، وبيان نوعها الناشئ عن وجود الملك فى ظرف معين بينه القانون، فكان معياراً عاما وبيانا لكل ملكية توجد فى هذا الظرف، بينما يرون أن حق الارتفاق ليس إلا عبئا استثنائيا على الملكية يتقرر بإرادة صاحبه ولا يتناول سواها.

خامسا ـ وقد ينشأ حق الارتفاق نتيجة لوضع العقارين المرتفق به والمرتفق بحسب الطبيعة ، بأن يكون العقار المرتفق أعلى من العقار المرتفق به فيسيل ماء العقار المرتفق إلى العقار المرتفق به ، كمياه الارتشاح ومياه الأمطار . في مثل هذه الحالة يثبت للعقار المرتفع حق الصرف على العقار المنخفض بحكم الطبيعة .

<sup>(</sup>۱) ارجع إلى الباجي ، شرح الموطأ، جـ ٦، ص ١٥.

سادسا – القدم وذلك عند الجهل بسبب الحق، والقدم في الواقع ليس منشأ للحق، ولكن حين يمضى الزمن على حق ارتفاق قائم دون اعتراض من مالك العقار المرتفق به فإن سكوته في هذه الحال مع مضى الزمن يعتبر منة رضا بالحق وتبرعا به، أو إقرارا له باستناده إلى سبب صحيح يعرفه. والقاعدة أن القديم يبقى على قدمه لظهور أنه كان بناء على سبب صحيح ، لبقائه زمنا طويلا دون اعتراض، وذلك ما لمم يظهر أنه قائم على سبب باطل وعذر ذلك يزال، واختلفوا في تقدير المدة التي تمضى على هذا الحق ، فقيل أربعة أعوام، وقيل أكثر كما في التبصرة.

وليست حقوق الارتفاق بمحصورة إذ إنها كثيرة العدد تختلف باختلاف موضوعاتها وأسبابها وما يراد منها، فمنها ما يتعلق بالمياه باستعمالها وصرفها وسقى الأراضى والبساتين، كحق الشرب وحق المجرى وحق المسيل، ومنها ما يتعلق بتحسين المبانى وتوفير الهواء والشمس لها، كترك الأرض بدون بناء عليها بجوار الطرقات أو بجوار المنازل، كالوصول فى ارتفاع المبانى إلى حد معين دون زيادة عليه، وكعدم إقامة مصانع أو محال مقلقة للراحة فى مكان معين. ومما يتصل بهذا الموضوع بيان أحكام حق الشرب والانتفاع بالماء فى الرى.

### حق الشرب :

الشرب بكسر فسكون، النصيب من الماء، ومنه قوله تعالى لثمود في ناقة صالح: ﴿هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم﴾(١). وكذلك يطلق على زمن الشرب، ويستعمله الفقهاء في المعنيين، فتارة يريدون به النصيب المستحق من الماء، وتارة يريدون به نوبة الانتفاع بالماء، سقيا للشجر أو الزرع، أي زمن الانتفاع به لهذا الغرض.

ويلحق بهذا الحق ما يسمى بحق الشفة، وهو حق الشرب بضم فسكون، والمراد به حاجة الإنسان إلى الماء ؛ لشربه وانتفاعه به في منزله، وشرب دوابه،

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، ١٥٥

وتنقسم المياه بالنسبة إلى هذين الحقين إلى ثلاثة أقسام :

الأول: ماء المجارى العامة التي ليست عملوكة لأحد، كماء الأنهار العظيمة، مثل النيل والترع المتفرعة منه.

وهذه المجارى تعد مرفقا عاما يثبت فيه لجميع الناس حق الشفة، كما يثبت لكل أرض اتصلت به حق الشرب على وجه لا يترتب عليه ضرر بين، فينتفع الناس بمائها، سقيا لأراضيهم وشربا للوابهم، ونقلا واستعمالا لحاجتهم، سواء أكان ذلك بشق جداول منها في أرضهم المتصلة بها أم بفتح كوى أو منافذ في حوافها أو بنصب آلات رافعة عليها، ما دام ذلك لا يضر بسائر الناس باستنفاد مائها، أو بالحيلولة دون حق من حقوقها، لأن ماءها شركة بين جميع الناس، وشركة الناس فيها سواء، ولكن إذا أحرز شيء من هذا الماء كان ملك، لعدم إحرازها فكان الناس فيها سواء، ولكن إذا أحرز شيء من هذا الماء كان ملكا لمحرزه وامتنع بذلك الإحراز على غيره النبي (عليم عن بيع الماء إلا ما حمل منه، وكان هذا مخصصا لـقوله (عليم) : النبي (عليم) عن بيع الماء إلا ما حمل منه، وكان هذا مخصصا لـقوله (عليم) : الناس شركاء في ثلاثة : الماء ، والكلأ، والنار».

الثانى: ماء المجارى والينابيع المملوكة، وهى التى ينفجر ماؤها فى أرض مملوكة، أو التى يحدثها شخص فى ملكه أو فى أرض موات له حق إحيائها، ويرى مالك أن البئر إذا حفرت فى أرض موات لا تكون ملكا لحافرها إلا إذا أشهد على ذلك عند حفرها، ويرى الحنابلة أن الماء إذا سيق من نهر غير مملوك إلى مجرى مملوك كان ملكا لمالك المجرى بسبب حيازة مكانه، أما إذا انفجر الماء فى أرض مملوكة بسبب حفر، في لا يكون مملوكا لمالك الأرض؛ لحديث: الناس شركاء فى ثلاثة. ولكن يكون أحق به من غيره؛ فيأخيذ منه حاجته أولا فيإذا فضل منه شيء بعد ذلك لم يمنعه عن طالبه، ومثله فى ذلك معادن الأرض السائلة.

ويرى الحنفية أنه إذا انفجرت عين ماء في أرض مملوكة لشخص كانت العين ملكا له إذا كان مكانها مملوكا له من قبل، وكذلك الحكم إذا شق إنسان في أرضه مروى خاصا به، وحفر فيها من داره بئرا فلا يكون لغيره ملك في رقبة المجرى أو البئر، ومثل هذا في الحكم أن يحفر إنسان بئرا في أرض موات له حق إحيائها، أو يشق مجرى فيها يصلها بالنهر فإن البئر أو المجرى في هذه الحالة يكون ملكا للحافر

بحيازته، وهذا هو الفرق بين هذا القسم وسابقه فمكان الماء في هذا القسم مملوك، ومكانه في الآخر غير مملوك، لغلبة الماء عليه، والماء في القسمين غير مملوك لمالك مكانه، بل شركة بين الناس ولا يعد محوزًا بحيازة مجراه لسببين:

الأول ـ أن هذه المجارى والينابيع إنما أعدت لتكون طريقا لوصول الماء إلى الأرض المحتاجة إليه، ولم تتخذ في العادة وسيلة لحيازته، ومثل الماء فيها مثل طير اتخذ له عـشا في دار إنسان، وليس وجـوده فيه سببا لحيازة صاحب الدار إياه، فكذلك الماء في هذه المجارى.

الثانى ـ غلبة الماء فيها إلى درجة تحول دون حيارته إذ إن جريانه فيها باستمرار مع تنوعه ورشحه على الدوام ما دام الأخذ منها مستمرا يجعلها كمجرى متصل بالنهر، وذلك لاتصال مائها بماء الأرض بواسطة العين أو بماء النهر الذى تتفرع منه، فكان منبعها شبيها بالكوة فتحت في حافة النهر، لينصب الماء منها في مجرى فلا يعد بذلك محوزاً. ويضاف إلى هذين السبين أن الحاجة إلى ماء هذه المجارى والينابيع متجددة دون انقطاع، لطلبه من المارين والمسافرين، وليس في الأخذ منها ضرر بأصحابها، وفيه حياة المحتاج إليها وحياة راحلته، فكان من المصلحة أن يكون مباحا لا يمنع منه أحد ما دام لم يلحق بأصحاب هذه المجارى والآبار ضرر من ذلك، وذهب كثير من المالكية إلى أن ماء هذه الأماكن يكون علوكا لمالكها؛ لحيازته إياه بواسطتها، فقد نقل عن ابن رشد: ماكان من الماء في أرض مملوكة، سواء منه ما كان مستنبطأ مثل عين يستخرجها أم غير مستنبط، فمالك الأرض أحق به ويحل له بيعه، وله أن يمنع الناس منه إلا بثمنه إلا أن يرد عليه قوم لا يستطيعون دفع ثمن له، ويخشى عليهم الهلاك إن منعوا منه فحق لهم ألا يمنعوا منه فإن منعوا كان لهم أخذه بالقوة.

وفى العقد المنظم أن الماء إذا كان يسيل من الجال فى أرض موات فهو مشترك، وإن كان يسيل أو ينبع فى أرض مملوكة فهو لصاحب الأرض يرسله متى شاء. أ.ه.

وهذه المجارى إن أحدثها شخص فى ملكه، ليرويه منها ثم باع منه بعضه مع حقوقه ومرافقه، فإن الأرض المبيعة يكون لها حق من شرب عليها دون أن يكون للمشترى ملك رقبتها.

ذلك ما يتعلق بحق الشرب، أما ما يتعلق بحق الشفة فإنه لا يخص الشخص دون آخر، فيكون لكل محتاج أن يأخذ من ماء هذه المجارى والينابيع حاجتهم لشربهم وشرب دوابهم واستعمالهم المنزلى، ولا يجوز أن يسقوا أرضهم منه، لما في ذلك من الضرر بأصحابها، وذهب مشايخ بلخ إلى حظر نقله للاستعمال المنزلى؛ لأن ذلك قد يأتى على أكثره فيضر بأصحاب الحق فيه، وعلى أية حال فإن الأساس في ثبوت هذه الحقوق على مجارى المياه والانتفاع بها عدم الإضرار بسائر أصحاب الحقوق، ولصاحب الحاجة أن يسلك إليها ما يعترضه من أرض لأصحابها أو لغيرهم إذا لم يكن له طريق إليها سوى ذلك، ولم يجد حاجته من الماء في غيره من الأنهار والمجارى العامة، وليس لأصحاب الأرض منعه من سلوكها إلا أن يخرج إليه منها حاجته من الماء، وإلا أجبر على ذلك، كما يجبر على إعطاء مطالبه عند الحاجة إليه إذا ما منعه من غيرحق، حتى كان لطالبه إذا ما ضعه من غيرحق، حتى كان لطالبه إذا ما ضعه أن يقاتل عليه؛ محافظة على حياته.

الثالث ـ الماء المحور، وهو ما حاره صاحبه في آنية أعدت لذلك، كالحياض والصهاريج، ويعد هذا الماء ملكا لمحرزه، شأنه شأن كل مال مباح يملك بإحرازه، وعلى ذلك فليس لأحد أن ينتفع بهذا الماء إلا بإذن من مالكه، ولكن عند العطش وخوف الهلاك منه يجب بذله؛ دفعا للهلاك متى كان مالكه غير محتاج إليه؛ لدفع الهلاك عن نفسه، ويقاتل مالكه عليه إذا منعه من غير حق، ولكن بغيرسلاح حتى لا يؤدى ذلك إلى قتل إنسان حال دفاعه عن ماله فإذا أخذه كان عليه ضمان قيمته.

ذلك ما يتعلق بأحكام المياه ونظام الانتفاع بها في الشريعة الإسلامية، وهي أحكام عامة أسست على أساس توفير المصلحة ومنع الضرر، أما الأحكام التفصيلية فإنها تختلف باختلاف البلاد وأوضاعها وأعرافها، وذلك بحسب طبيعة أرض كل بلد وموارد المياه فيه، وذلك ما وضعت لتنظيمه في كل بلد قوانين ولوائح روعي فيها حال كل بلد مما يكفل العدالة وحسن التوزيع والنظام ودفع الضرر، ومن ثم كانت جميع هذه الأحكام في تفصيلها مطابقة لما أقرته المشريعة الإسلامية من قواعد وقيود محققة لما هدفت إليه من أغراض وما قصدت إليه من مصالح، وليس المقام مقام دراسة لقانون الري والصرف الذي صدر في سنة

۱۹۵۳؛ لأن ذلك من خصائص العاملين الفنيين في هذا المجال، وإنما الذي يعنينا أن نشير إشارة إجمالية إلى ما يتعلق بقيود الملكية التي نص عليها في القانون المدنى المصرى، فقد استمدت منه القوانين في البلاد العربية أحكامها، ولم تخرج عنه إلا بسبب اختلاف الحال فيها بالسنسبة إلى الأرض ومنابع الماء ووسائله عن أمثالها في مصر.

وعماد الرى فى مصر النيل، والترع العامة، وكذلك المصارف العامة، وقد نص فى قانون الرى والصرف على أن كل مجرى معد للرى أو الصرف تكون الدولة قائمة بنفقات صيانته، ويكون مدرجا بسجلات وزارة الأشغال أو فروعها؛ ترعة عامة أو مصرفا عاما، حسب اختلاف الأحوال، وكذلك ما تنشئه الدولة من هذه المجارى بوصفها ترعة عامة أو مصرفا عاما وتدرجها فى سجلاتها بهذا الوصف، كما يجوز أن يعتبر أى مصرف خاص أو مسقاة خاصة عاما بمرسوم ينص فيه على ذلك، وفى اعتبار هذه المجارى من الأملاك العامة تقرير حق الانتفاع بها على قدم المساواة للكافة، وذلك فى الحدود التى يقررها القانون.

اما ما ينشئه الأفراد في أراضيهم من المساقي والمصارف فهي ملك لهم، والمقاعدة فيها أن لهم وحدهم حق استعمالها، ولكن الشارع أورد في شأنها قيودا نصت عليها المواد من (٨٠٨) إلى (٨١١) ندل عليها بإجمال على أن من أنسأ مروى خاصا طبقا للشروط والأوضاع التي يقررها القانون يكون مالكا له. وله وحده حق استعماله، وإذا تعدد ملاكه كان لكيل مالك أن يأخذ من مائه بنسبة مساحة ما يملكه من الأرض، ولملاك الأراضي المجاورة لهذا المروى أن ينتفعوا به في رى أراضيهم بعد استيفاء حاجة مالكه منه، وبناء على ذلك تقرر حق الشرب للأراضي المجاورة للمروى الخاصة المملوكة للغير. وقد نصت المادة (١٤) من قانون الرى والصرف على اعتبار الأراضي التي يمر فيها مروى أو مصرف خاص محملة بحق ارتفاق للأراضي الأخرى التي تنتفع بهما ما لم يقم دليل على خلاف محملة بحق ارتفاق للأراضي الإخرى التي تنتفع بهما ما لم يقم دليل على خلاف ذلك، وهذا ما لا يختلف مع ماذهب إليه فقهاء الشريعة.

ومما يلاحظ أن نفقات صيانة المروى أو المصرف، وحفرهما وإصلاحهما تكون على جميع المنتفعين بهما، بنسبة مساحة أراضيهم المنتفعة مع مراعاة أن قيمة الجزء من الأرض الذى يشغله المصرف أو المروى لا يساهم فيها أصحاب الأراضى

المجاورة الني لا يمر فيها المروى أو المصرف؛ ومن ثم لم يكن لهم ملك في رقبتهما، وإنما كان لهم حق ارتفاق عليهما.

#### حق المجرى : 🕆

هو حق إجراء الماء المستحق شربا وإمراره في أرض إلى أخرى لسقيها، وقد يكون هذا الحق مقررا على مجرى في أرض لشخص؛ لكي يمر الماء منه إلى أرض لشخص آخر، كما قد يكون المجرى في بعض الأحوال مملوك الرقبة لغير صاحب الأرض التي يمر فيها، وقد يكون لواحد أو لأكثر، وعلى أية حال فليس لصاحب الأرض التي يمر فيلها المجرى أن يمنع مرور الماء فيه، ولا أن ينقله من مكانه في الأرض إلى مكان آخر منها إلا برضا أصحاب الحق فيه، وهذا محل خلاف بين الفقهاء؛ فقد ذهب بعضهم إلى جواز ذلك من صاحب الأرض الستى يمر فيها المجرى إذا لم يكن من وراء نقله ضرر وكان فيه منفعة، وقد روى في ذلك عن عمرو بن يحميي المازني عن أبيه أنه قال : كمان في حائط (بستان) جمدي ربيع (ساقية) أو (مروى) لعبد الرحمن بن عموف فأراد عبد الرحمن بن عوف أن يحوله من مكانه إلى ناحية أخرى من الحائط [البستان] هي أقرب إلى أرض عبد الرحمن بن عوف، فمنعه صاحب الحائط من ذلك، فشكاه عبد الرحمن إلى عمر بن الخطاب، فقضى عمر لعبد الرحمن بن عوف بتحمويله حيث لم ير في ذلك ضررا بصاحب الحائط، وفيه منفعة لصاحب الحق منه وهو عبد الرحمن بن عوف، ومع رواية مالك لهذا الأثر لم يأخذ به، واشترط في جـواز نقله رضا أصحاب الحق فيه، وإلى هذا ذهب أبو حنيفة، وروى عن مالك جواز ذلك وإن أبي أصحاب الحق إذا انتفى الضرر وتحققت المصلحة. وبه أخذ ابن نافع وعيسى بن دينار.

ولصاحب الأرض التي يمر فيها المجرى أن يطالب أصحاب الحق فيه بإزالة الضرر البين الذي يصيبه منه بأية وسيلة من الوسائل ولو استتبع إجراؤها نفقة منهم، ويستتبع حق المجرى حق مرور المنتفع به على حافته؛ لإصلاحه وكريه وإزالة ما يعوق سير الماء فيه.

وهذا الحق لا يثبت إلا بسبب من الأسـباب التي بيناها فيما سـبق، وقد جاء في المادة (۸۰۹) مدني مصري، و(۸۱۸) ليبي، (۱۵۸) عراقي، و(۹۰۸) شوري ما يدل على أنه يجب على مالك الأرض الواقعة بين مجارى المياه العامة والأراضى البعيدة التي ليس لها طريق إليها بأن يسمح بمرور المياه الكافية لرى تلك الأراضى المجاورة عن موارد المياه، وأن يسمح كذلك بمرور مياه الصرف الآتية من الأراضى المجاورة لأرضه؛ لتصب من أقرب مصرف عمومى متصل بأرضه، بشرط أن يعوض عن ذلك تعويضا عادلا، ومن ذلك يرى أن حق المجرى قد قدره القانون لصالح الأراضى البعيدة عن موارد المياه وعلى الأراضى التي تفصلها عن هذه المصارف العامة، وذلك بإنشاء مجرى فيها تمر منه مياه الرى أو الصرف بعد دفع التعويض العادل عن إنشاء ذلك المجرى، ولا يشترط أن تكون المياه المطلوب مرورها من أرض الغير ضرورية لدى الأراضى البعيدة، بل يكفى أن تتحقق الحاجة إليها؛ لعدم وجود الماء الكافى لديها على الوضع المعتاد، أما إذا كان لا يوجد طريق آخر يكفى لربها ريا معتاداً فلا يثبت لأصحابها هذا الحق.

ويلاحظ أن أرض الغير التي يمر فيها المجرى بموجب ماتقدم يشبت لهاحق الشرب عليه أو حق الصرف، ولكن بعد استيفاء صاحب المجرى حقه منها، ولاشك أن هذا يتفق مع ما ذهب إليه الفقهاء أيضا عما دل عليه الأثر المروى عن الضحاك عن خليفة حين أراد أن يشق مجرى في أرض محمد بن مسلمة.

### حق المسيل :

هو حق صرف الماء الزائد على الحاجة أو غير الصالح بإمراره في مجرى أعد لذلك حتى يصل إلى مقره من مصرف أو مستودع، وقد يكون هذا المسيل من ملك حاص بأن يكون لإنسان حق إمرار ما يفضل عن منزله أو أرضه من ملك جاره، كما يكون عاما، وقد يكون ظاهرا على سطح الأرض أو مستتراً في باطنها، وقد يكون ملكا لصاحب الأرض المار فيها، كما يكون ملكا لصاحب الماء الفاضل أو غير الصالح، ويجب على صاحب الحق فيه أن يحول دون ضرره لغيره، وليس يبطل هذا الحق بتعفير حال العقار الذي يمر فيه من أرض زراعية إلى دار أو نحوها؛ لأنه حق ملازم للعين كيف كان وضعها، ونفقات إصلاحه على صاحب الحق فيه، ولذا كان له الدخول من ملك غيره لهذا الغرض، وليس لصاحبها أن يمنعه من ذلك إلا أن يقوم هو بالإصلاح من ماله، وعلى هذا فلا يرى فرق بين أحكام المسيل والمجرى، سواء من الناحية الشرعية أم القانونية.

### دق المرور:

إنما يعد قيدا في الملكية حق مرور إنسان في ملك غيره سواء أكان في طريق عملوك للغير أم مملوك للماء، ولكنه يخترق أرض غيره، ويعد الطريق في هذه الحال خاصًا فليس لغير صاحب الحق في المرور به أن يمر به، وحق المرور فيه يثبت إما لمالكه أو لغير مالكه ممن ثبت له الحق في أن يمر به بسبب من الأسباب ألتي تقدم بيانها، وإذا كان الطريق الخاص مملوكا لعدة أشخاص واقتصر حق المرور فيه عليهم كان لكل من الشركاء أن يرتفق به بفتح ما يشاء من أبواب ونوافذ ما لم يضر ذلك بغيره، كأن يفتح عليه نافذة تشرف على دار جاره فيكشف نساءه وعوراته، على ما فيهب إليه جمهور المالكية ومن رأى رأيهم، وليس للشركاء فيه أن يتفقوا على سده أو إزالته؛ لأن في ذلك اعتداء على حق يثبت لعامة الناس منذ إنشائه وهو التحاؤهم إليه عند الزحام إلا إذا كان عليه بأب يحول دون المرور فيه إلا بعد فتحه، فإن وجود هذا الباب يمنع من ثبوت هذا الحق للعامة.

وتقييد حق الملكية بما يترتب على ثبوت حق المرور في العقار المملوك من أحكام ليس محلا لخلاف بين الشريعة والقوانين من ناحية المبدأ، ولا يختلفان إلا في التفصيل والتفريع؛ تبعا لاختلاف الأوضاع والأحوال، غير أن الذي يلاحظ أن القوانين في البلاد العربية قد جعلت للأرض المحبوسة عن الطريق العام أن تحصل على عمر فيما يجاورها من الأراضي للوصول إليه، استثناء بما للمالك من حق في أن يكون له وحده الانتفاع بما يملك، وذلك منعا للضرر الناشئ من عدم استغلال الأرض عند حبسها، وعدم الانتفاع بها الانتفاع العادي المطلوب منها، حتى يمكن بذلك استغلالها استغلالها استغلالاً معتادا في أمثالها، وعلى ذلك فليس يثبت هذا الحق إذا ما أريد منه تحقيق أغراض أخرى فيها، مثل إقامة مبان أو مصانع، وليس يلزم في هذه الحال أن يكون انحباس الأرض انحباسا كلبا، بل يكفي في اعتبارها منحبسة أن يكون طريق الوصول إليها كافيا للقيام باستغلالها ، كأن تكون أرضا زراعية ليس لها إلا عمر لايسمح إلا لمن يقصدها راجلا دون دابة معه، ويشترط ألا يكون هذا الانجباس راجعا إلى فعل مالك الأرض المحبوسة، فإذا نشأ عمل من ناحيته لم الانحباس راجعا إلى فعل مالك الأرض المحبوسة، فإذا نشأ عمل من ناحيته لم يكن له هذا الحق، سواء أكان عملا إيجابيا كإقامة بناء سد به ما كان له من طريق، أم عن عمل سلبي، كان كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراق إليها يكان كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراق إليها أنه عن عمل سلبي، كان كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراق إليها أله عن عمل سلبي، كان كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراق إليها أله عن عمل سلبي، كان كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراق إليها أله المناه الم

من طريق خاص، وسواء أكان عملا ماديا كسد الطريق أم عملا قمانونيا، كان كان نتيجة لقسمة أرضها ولم يراع فيها أن يكون له طريق إليها إذ له عند ذلك أن يطلب الممر في باقى أجرزاء العقار المقسوم فقط، وقد جاء هذا الحكم في المادة (٨١٢) مدنى مصرى والمواد (٧٧، ٩٧٨، ٩٧٩) مدنى سورى والمواد (٧٤، ٧٥، ٧١) من تقنين الملكية اللبناني والمادة (٩٠١) مدنى عراقي والمادة (٨٢١) مدنى ليبي.

وليس في ما اطلعت عليه من المراجع الفقهية الإسلامية تعرض لمثل هذا الموضوع، ولكنه لا يتنافى مع الأصول الشرعية التي تقوم على منع الضرر وعلى منع سوء استعمال الحق، كما أنه يمكن أن يجعل ما قبضى به عمر رضى الله عنه في أرض محمد بن مسلمة من مرور الماء فيها إلى أرض جاره، لسقيها أساسا للقيضاء في مثل هذه الحال بحق المرور في الأرض المجاورة منعا للضرر بعدم استغلالها.

### القيود الإرادية :

تكلمنا فيام مضى على ما يرد على حق الملكية من قيود لا ترجع إلى إرادة المالك، مقتصرين على ما عرض له الفقهاء الإسلاميون من هذه القيود وهى دون ماعرض له التشريع الوضعى من حيث العدد والحصر، وإن كان المروى فيها عجميعها واحدا، وهو منع الضرر ورفع ما يحول دون قيام الملكية بأداء ما يطلب منها في سبيل المصلحة العامة والمصالح الخاصة وذلك هو عماد الملك وأساس تنظمه.

والآن نعرض في إجمال للقيود التي ترد على الملك نتيجة لإرادة المالك ومشيئته، وقد عنى الفقهاء ببيان ما للملك من آثار وأحكام أقرها الشارع الإسلامي، ورتبها عليه، فكان منها ما جعلها لازمة له، ومسببة عنه لا تنفك عنه ولا تزايله كالقدرة على التصرف إلا لمانع، وكالانتفاع بالعين المملوكة على وجه الإجمال لا على وجه الشمول والتفصيل بالنسبة لجميع الأوضاع والأحوال، وكان منها ما جاز شرعاً ألا يكون أثرا للملك ولا مرتبا عليه، كالتصرف بالهبة فيما يشتريه شائعا، في عقار لايقبل القسمة. وكان من نتيجة ذلك اختلاف الأوضاع في الملك الشابت بعقد في الملك الشابت بعقد

الشراء الخاني من الشروط المقيدة، ومنه ملك ليس له كل أحكام المليك وصفاته، كملك أم الولد، إذ ليس لمالكها أن يبيعها، وكملك العين المرهونة وملك الدين وملك الموقوف على القول بأنه مملوك للواقف أو للموقوف عليه، ونحو ذلك مما اختلفت فيه الأوضاع والأحكام من الأملاك، تبعا لاختلاف أسبابها من العقود وما يشترط فيها من شروط اختلف الفقهاء في ضحة اشتراطها، وإلزام المتعاقدين بمقتضياتها، إذ إن من الفقهاء من توسع في صحة الاشتراط فأجاز كل شرط لم يرد فيه حظر، وألزم به المتعاقدين إذا ما اشترط في عقد البيع، فثبت للمشترى به ملك مقيد في المبيع بالنسبة لتصرف المشترى فيه إن قيد بألا يتصرف فيه برهن أو بإجارة، كما إذا اشترى شيئا فاشترط عليه ألا يرهنه أو لا يؤجره، أو بالنسبة لانتفاعه به إن قيد أنتفاعه به بنوع من الانتفاع، كمن اشترى أرضا فاشترط عليه ألا يزرعها أو أن يتركها فضاء، أو اشترى بنية فاشترط عليه ألا يرفع بناءها عما هي عليه، فمثل هذه الشروط يرى من الفقهاء من منعها، ومنهم من أجهازها، كما إذا اشترى عبدا على أن يعتقه، أو أرضا على أن يجعلها مسجدا، كما يرى أن من الفقهاء من منع اشتراط أي شرط يخالف مقتضى الطقد، ومخالفة مقتضى العقد عند هؤلاء تختلف باختلاف أنظارهم، فمنهم من يراها مخالفة للغرض الأصلى الذي من أجله شرع العقد، ومنهم من يراها مخالفة لكل حكم يرتبه الشارع على العقد، وبناء على ما ذكر كان ما يترتب على عقود التمليك من الملك مختلف الحكم، من حيث الإطلاق والتقييد، وكانت النتيجة من اختلاف نظر الفقهاء في جواز الشروط اختلافهم فيما يصح أن تقيد به الملكية من الشروط، وما لا يصح أن تقيد به منها، ويكفينا هذا الإجمال بياناً لما تتقيد به الملكية من قيود ترجع إلى إرادة المالك، وأن هذه الإرادة ليس لها عند الفقهاء السلطان المطلق في هذا المجال، بل إنها تتقيد بقيود ترجع إلى القنواعد العامنة، أو إلى العرف أو إلى المصلحة، وبينان ذلك تفصيلا موضوعه عند الكلام على الاشتراط في العقود.

ذلك ما يتعلق بما ذهب إليه فقهاء الشريعة، أما التشريع الوضعى فى البلاد العربية، فقد عرض لهذا الموضوع على خلاف الصورة التى بحث عنها فى الفقه الإسلامى، إذ نحا الفقه الإسلامى فى هذا منحى عاماً تناول فيه الاشتراط المانع من التصرف بصفة عامة، سواء أكان خاصا بمنع نوع معين من التصرف أم بمنع

التصرف مطلقا وناطه بما شرحناه آنفا، في حين أن التشريع الوضعي إنما عرض لهذا الموضوع في صورته الشاملة المانعة من التصرف مطلقا، فنص في المادة \_ (٨٢٣) مدني مصرى على أنه إذا تضمن العقد أو الوصية شرطا يقضى بمنع التصرف في مال فلا يصح هذا الشرط ما لم يكن مبنيا على باعث مشروع، ومقصورا على مدة معقولة. ويكون الباعث مشروعا متى كان المراد بالمنع من التصرف حماية مصلحة مشروعة للتصرف أو للمتصرف إليه أو للغير، كما نص في المادة (٨٢٤) على أنه إذا كان المنع من التصرف الوارد في العقد أو الوصية صحيحا طبقا لأحكام المادة السابقة فكل تصرف مخالف له يقع باطلا.

وعلى ذلك اتجه التشريع الوضعى إلى إجازة هذا الاشتراط المقيد للمسلكية تقييدا يتعارض مع آثارها وأحكامها إذا ما دعت إليه مصلحة جدية مشروعة لمن اشترطه أو لمن اشترط عليه أو للغير؛ وترك إلى القضاء تقدير هذه المصلحة، واعتبارها مبررة لهذا الاشتراط الاستثنائي، وأوجب مع ذلك أن يكون هذا التقييد لمدة معقولة، فلا يجوز أن يكون مؤبدا وإلا كان الاشتراط باطلا؛ لأنه لا يجعل للملكية حينئذ أثرا يذكر، وللمحكمة تقدير ما إذا كانت المدة مقبولة ومعقولة أم لا أما إذا كان الاشتراط وارداً على نوع خاص من التصرف دون بقية أنواعه فإنه حينئذ يكون خاضعا للقواعد العامة والخاصة بالاشتراط في العقوه.

رَفْعُ جبر ((نَجَجُ الْخِثَنِيُّ لِسُكِيَنِ (الِنِّرُنُ (الِنِوُونَ/سِسَ

# وَمُنِي وَهُمُ وَالْمُورِي مُنْ اللَّهِ وَهُمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ذكرنا فيما سبق (١) أن الملكية تنقسم بالنظر إلى صورتها قسمين :

(أ) ملكية متميزة.

(ب) ملكية شائعة.

وأن المتميزة ما كانت لشخص واحد في عمل معين شاملة لجميع أجزائه، كملكية دار أو طبقة معينة من طبقات دار ذات طبقات أو قطعة أرض محددة أو دين في ذمة مدين أو منفعة دار معينة.

وأن الشائعة ما تعلقت بجزء نسبى غير محدد من شىء مملوك لأكثر من واحد نتيجة اشتراك فيه دون إفرار، فكان كل جزء منه مملوكا لأكثر من شخص بنسب معينة كسدس وثلث ونصف سواء أكان ذلك الجزء كبيرا أم صغيرا، وهذا ما يسمى فى الفقه الإسلامي بالحصة الشائعة فى الشيء المملوك المشترك، وذلك لشيوع هذا الجزء وانتشاره فى جميع هذا الشيء فكان كل جزء منه صغر أو عظم غير مختص بشريك من الشركاء بل يشهركون فيه جميعاً.

وهذه القسمة على اتفاق بين التشريعين الإسلامي والوضع، غير أنه يلاحظ ما بينهما من اختلاف في المقسم فهو في التشريع الوضعي حق الملكية، وهو حق لا يصلح أن يكون محلا له إلا العين المشخصة المعينة. فلا تصلح المنافع ولا الحقوق محلا له. وعلى ذلك لا يكون إلا في عين مشخصة سواء أكان متميزا أم شائعا.

وهو في التشريع الإسلامي الملك بمعنى الاختصاص الحاجز على ما بينا فيما سبق، وهو يكون في الأعيان وفي المنافع والحقوق - وعلى الجسملة ففقهاء الإسلام يرون أن كل ما يتناوله اسم المال في اصطلاحهم يصلح أن يكون محلا الملك بنوعيه، وما لايتناوله اسم المال إن كان عينًا لايصلح أن يكون محلا له. وإن كان غير عين كان منه ما يصلح لذلك وهو ما أبيح الانتفاع به كمنافع الأعيان في رأى الحنفية وغيرها من الحقوق التي أباح الشارع الانتفاع بها. ومنه ما لا يصلح لذلك وهو ما لم يبح الانتفاع به شرعاً.

<sup>(</sup>١) صفحة ٦٧ من الجزء الأول المطبوع سنة ١٩٦٦.

أما رجال القانون فيرون أن الذي يصلح أن يكون محلا لحق الملكية بنوعيه هو الأعيان المشخصة، ثم هم مع ذلك يرون أن الشيوع ليس عرضا خاصا بحق الملكية بل يكون في غيره من الحقوق العينية الأخرى كحق الانتفاع في حالة ثبوته لأكثر من واحد دون تمييز بينهم في محله، كما إذا أوصى لأكثر من شخص بحق انتفاع في أرض أو تملك أكثر من واحد بعقد واحد حق انتفاع أرض على وجه الاشتراك. غير أن القانون لم يعن إلا بتنظيم حق الملكية الشائع لأنها الحال الكثيرة المتعددة في الوجود.

ويلاحظ أن الحق الشخصى وإن كان حقاً مالياً في نظرهم لا يعدونه عند الاشتراك فيه من الحقوق التي يثبت فيها الشيوع بين الشركاء فيه؛ لأنه بطبيعته يعد منقسماً بينهم إذا ما كان قابلا للانقسام وإلا كان محلا للشيوع. فحق تسلم عين مشتركة بين متعددين إذا ما كانت لا تقبل القسمة حق شائع فيها بالنظر إلى كل شريك فيها، بخلاف الحق في دين مشترك بين أكثر من واحد في ذمة شخص واحد. وعلى أية حال فحق الشريك الشائع يرد على الشيء المملوك بنسبة حصته فيه. وإذا لم تبين حصة كل شريك فيه اعتبرت الحصص فيه متساوية. م (٨٢٥) مدنى مصرى، م (٧٨١) مدنى سورى، م (٨٣٤) مدنى ليبى، والفقرة الأولى من م (١٦٠١) مدنى عراقي. وهذا الحكم الأخير هو مقتضى قواعد الفقه الإسلامي أذا لم يكن ثمة أي دليل يدل على ما لكل شريك من الشركاء في المال المشترك كما إذا اشترك اثنان في الاستبلاء على صيد مثلا.

ويوجد في القوانيس الجرمانية نظام يسمى بملكية اليد المشتركة، وفيه يكون المال المشترك بملوكا لجميع الشركاء كجماعة دون أن يكون خاضعاً للقسمة بينهم وذلك بسبب الغيرض الذي خصص له، وهو ينطبق على ملك الجماعات التي تتمتع بالشخصية الاعتبارية وعلى المشاركة المالية بين الزوجين في النظم التي توجب هذه المشاركة بينهما في أموالهما ما داما زوجين، وهو نظام له أحكامه الخاصة به وهي أحكام تخالف أحكام المال المشترك بين أربابه شركة عادية. وهذا النظام لا تعرفه الشريعة الإسلامية ولا قوانين البلاد العربية (۱).

<sup>(</sup>١) الملكية للدكتور الصدة ، ص ١٨٨١.

وكذلك مما ينبغى ملاحظته أنه لا يترتب على عقد الشركة فى التشريع الوضعى اشتراك على الشيوع بين الشركاء فى رأس مال الشركة الذى قام كل شريك بدفع جزء منه تنفيذا لعقد الشركة، بل الذى يترتب عليه صيرورة رأس مال الشركة جميعه مملوكا ملكية متميزة للشركة باعتبارها شخصا اعتباريا له ذمة مستقلة عن ذمة كل شريك من الشركاء، ولا يظل ملكا لهم بل ولا يصير مشتركًا بينهم على وجه الشيوع بمقدار ما دفعه كل منهم.

# أما في التشريع الإسلامي فقد اختلف الرأى :

ا ـ ذهب فريق من الفقهاء ومنهم الحنفية والشافعية إلى أنه لا يترتب على عقد الشركة بين السنين أو أكثر استراك بينهم على الشيوع في رأس المال ولا في حصة أى منهم فيه، بل يبقى مال كل منهم على ملك صاحبه حتى إذا هلك أو فقد كان ذلك على صاحبه وبتلفه تبطل الشركة بتلف محلها. ويبنون رأيهم هذا على أن عقد الشركة لم يشرع لنقل الملكية ولا المعاوضة - ولكن إذا تصرف أحد الشركاء في الشركة باعتباره وكيلا عن سائر الشركاء بمقتضى عقد الشركة فاشترى سلعة من السلع ـ كانت السلعة ملكا لجميع الشركاء بحكم وكالته عنهم، وكانت مشتركة بينهم - كل بمقدر حصته في رأس المال - على ما تم الاتفاق عليه في ما الفترة بين عقد الشركة والتصرف يستمر كل شريك مالكا لحصته التي التزم بدفعها الفترة بين عقد الشركة والتصرف يستمر كل شريك مالكا لحصته التي التزم بدفعها في رأس المال، حتى إذا تم التصرف في رأس المال المدفوع جميعها ملكا للشركاء شريك ملكية متميزة في جزء من رأس المال وكانت السلع جميعها ملكا للشركاء على وجه الشيوع كل بقدر حصته المحددة له في عقد الشركة وهي النصف أو الزبع في رأس المال.

٢ ـ وذهب فريق آخر من الفقهاء منهم بعض المالكية وبعض الحنابلة إلى أن عقد الشركة يترتب عليه بمجرد انعقاده اشتراك الشركاء في رأس المال إذ إنه يفيد المعاوضة بين الشركاء، وذلك ببيع كل منهم جزءا من حصته التي التزم بها في رأس المال إلى الآخرين، فإذا انعقدت الشركة بين اثنين على أن يكونا فيها سواء ـ أفاد العقد بيع كل منهم نصف رأس ماله إلى صاحبه بنصف رأس ماله وتكون النتيجة اشتراك كل منهما في رأس المال جميعه مناصفة، وإذا كان اتفاقهما على أن

يكون لأحدهما ثلث رأس المال وللآخر الثلثان \_ افاد العقد المعاوضة بين ثلثى رأس مال الأول \_ وهو-صاحب الثلث \_ وثلث رأس مال الآخر صاحب الثلثين؛ فتكون النتيجة اشتراكهما في رأس المال جميعه على أن يكون للأول ثلثه وللآخر ثلثاه، وعلى هذا الأساس إذا زاد الشركاء على اثنين، فيإذا كانوا ثلاثة على السواء أ، ب، جه أفاد عقد الشركة بيع أحدهم وهو أ مثلا ثلثى رأس ماله لصاحبيه ب، جه نظير ثلث مال كل منهما، وبيع ب ثلث ماله لصاحبه نظير ثلث ماله، ونتيجة المعاوضة الأولى أن يكون للأول \_ وهو أن ثلث ماله مضافا إليه ثلث مال ب وثلث مال جهونتيجة المعاوضة الثانية أن يكون للشريك ب ثلث ماله وثلث مال أ مضافا إليهما ثلث مال جهوان يكون للشريك جه، ثلث ماله وثلث مال أ مضافا إليهما ثلث مال بو وهذا ما اعتمده المالكية وهو رأى فريق من الحنابلة، وبناء على هذا الرأى يفيد عقد الشركة اشتراك جميع الشركاء في رأس مال الشركة على الشيوع بينهم بمجرد عقد الشركة.

وكذلك يلاحظ أن ترتيب حق عينى على عين كـحق انتفاع أو ارتفاق، لا يترتب عـليه أن يكون بين صاحبى هذين الحـقين وبين المالك شـيوع، إذ إن هذه الحقوق حـقوق مختلفة الحقيقة والمعنى، وعند الاختلاف لا يتصـور الشيوع لأن الشيـوع بين الحقين إنما يتـحقق باختـلاطهما وتـداخلهما وهذا لا يتـصور إلا عند اتحادهما.

### أدكام الملكية الشائعة ؛

الشأن في الملكية أن تكون متميزة مفرر محلها الذي تركزت فيه عن غيره ولم يكن ذلك هو وضعها دائماً، ففي حالات كثيرة وجدت الملكية شائعة بالمعنى الذي شرحناه وانتشرت في جميع البسلاد العربية والإسلامية نتيجة لوجود نظام التوارث فيها الذي يقضى بانتقال التركات من ملاكها عند وفاتهم إلى ورثتهم وهم متعددون فيمتلكونها بالاشتراك على الشيوع، وكثيرا ما يستمر وضع التركات بعد انتقالها إلى الورثة مدة طويلة من الزمن يزداد فيها عدد الشركاء على الشيوع بسبب وفاة بعض الورثة وانتقال حصصهم بالوراثة إلى ورثتهم. وكثيرا ما توجد الملكية الشائعة أيضا نتيجة لاشتراك اثنين فأكثر في سبب من أسباب الملكية كالاشتراك في عقد الشراء أو في الإنهاب أو في الوصية أو في الاستيلاء على مال مباح.

وجملة القول أن ما يصلح سبباً لإنشاء ملكية متميزة أو لنقلها يصلح كذلك لإنشاء ملكية شائعة إذا ما اتصل بمتعدد.

والملكية الشائعة في الواقع ليست إلا وضعاً استثنائيا مآله إلى ملكية متميزة إما بطريق القسمة بين الشركاء أو بأى سبب آخر ينتقل به ملك الشركاء إلى واحد منهم فيستقل بملك العين المشتركة.

ولما كان تعدد الشركاء على الشيوع في المال المملوك يؤدى إلى نزاع وخلاف بين الشركاء فيما يتعلق بمباشرة كل شريك سلطانه واستيانه لحقوقه في العين المشتركة تصرفا واستعمالا واستغلالا واقتضت المصلحة وضع نظام تشريعي يخضع لأحكامه ما قد يحدث من خلاف ونزاع بين الشركاء ويمكن كل شريك من انتفاعه بحقوقه في المال المشترك دون ضرر بغيره من الشركاء.

ومن المستحسن أن نبدأ بأحكام الملكية الشائعة في غير الأعيان ثم نتبع ذلك بأحكامها في الأعيان ـ غير أن الخوض في ذلك يقتفينا أن نقدمه ببيان عن طبيعة حق الشريك ووضعه ـ بالنسبة إلى العين أو المال محل الاشتراك.

# طبيعة حق الشريك الشائع :

يرى فقهاء الشريعة أن حق الشريك في المال المشترك على الشيوع هو حق ملك، فالشريك على الشيوع يملك في المال المشترك حصة شائعة. ومعنى شيوعها أنها متفرقة ومنتشرة في جميع أجزاء المشترك مهما صغرت فليس يخلص منها أي جزء من المال مهما كان صغيرا - وبناء على هذا يرى أن الملكيات في هذا المال تتعدد بتعدد الشركاء فيه، وأنها ملكيات مختلطة ممتزج بعضها ببعض، وأنها تشمل جميع أجزاء هذا المال وتتركز فيها لا على وجه التمايز والانفصال ـ ومن ثم يرى أن انتفاع أي شريك بهذا المال أو ببعضه ـ وإن قل ـ انتفاع بما هو مملوك له ولغيره، وذلك ما يعمني أنه يتضمن انتفاعه بملك غيره من الشركاء. وكذلك الوضع إذا تصرف أي شريك في أي جزء من المال المشترك قبل قسمته.

وعلى ذلك فالمال المشترك في نظر فقهاء الشريعة لا يعد مملوكا كله لكل شريك على انفراد وإنما يملك كل شريك فيه حبصة منتشرة فيه. إذ إن الشيء المملوك لا يقبل أن يكون مملوكا كله لأشخاص كل منهم يملكه جميعه في وقت

واحد وإذن فتعدد الملكيات يستلزم تعدد محالها. وتعلق حق الشريك على الشيوع بالشيء المشترك جميعه إنما كان نتيجة الانتشار حصته وتفرقها في جميع أجزائه من غير فصل ودون استثناء أي جزء فيه. وكان تعلقه به كله على معنى أن له في كل جزء منه حصة من ذلك الجزء لا على معنى أن له كله، وكانت نتيجة ذلك أن حق كل شريك من الشركاء على الشيوع يتعلق بالشيء المشترك في مجموعه وإن كان محدودا بمقدار حصته فيه، فلم يكن له بسبب ذلك أن يستأثر بجميع مزاياه لمكان الشركاء الآخرين معه في هذا المال وتمتعهم بما يتمتع به في حدود حصصهم. وهذا التكييف قريب جدا مما هو سائد في الفقه الوضعي، فقد ذكر الدكتور الصدة في كتابه الملكية : أن الرأى السائد في الفقه التقليدي والفعه الحديث على السواء أن حق الشريك على الشيوع هو حق ملكية - وأن ملكية السشىء الشائع يتعدد فسيها الملاك. أما الشيء نفسه وهو محل هذه الملكية فلا يتجزأ، أي أن الملكية تنقسم إلى ملكيات متعددة بقدر عدد الشركاء بينما لا يكون هناك تقسيم مادى للشيء المملوك، ومقتبضي هذا أن يرد حق كل شريك على الشيء في مجموعه وإن كان محددا بقدر حصته، ولا يقدح في ذلك أن الشريك لا يستطيع أن يستأثر بجميع مزايا المال المشترك، إذ إن الشركاء الآخرين اللين بشاركونه في الحصول على هذه المزايا ملاك مثله، وكل ما هناك أن الشريك ليس له أن يمارس سلطات المالك إلا . بطريقة لا يترتب عليها المساس بحقوق غيره من الشركاء، وهذا ليس من شأنه أن ينفي عنه وصف الملكية.

غير أن هذا الذي أشرنا إليه فيما ذهب إليه فيقهاء الشريعة من أن الشيء المملوك لا يملكه كاملا إلا شخص واحد ولا يسملكه على هذا الوضع أكثر من واحد إنما يكون فيسما يقبل التجزئة كملك الأعيان ومنافعها فلا يكون شيء من ذلك كاملا إلا لشخص واحد، وذلك بناء على أن هذا النوع من الملكية يتمثل في الخارج أو يحل في الخسارج في عين، فإذا شخلته جمسيعه ملكية شخص لم يكن صالحا لأن تشغله ملكية شخص آخر لأن المحل لا يشغله كله في وقت واحمد شاغلان كل منهما يستقل به دون أن يترك فيسه مكانا لآخر - أما فيما لا يقبل التجزئة حيث يتعلق الملك بحق من الحقوق لا يقبل التجزئة فليس ما يمنع من أن يكون الحق كله مشتركا بين أكثر من واحمد على أن يكون لكل منهم ذلك الحق يكون الحق كله مشتركا بين أكثر من واحمد على أن يكون لكل منهم ذلك الحق

كاملا، كحق الولاية على النفس لوليين متساويين كأخوين شقيقين، وحق الشفعة بالنسبة لشفيعين متساويين كشريكين، وحق التصرف بالنسبة لوكيلين بعقدين مستقلبن؛ ذلك لأنها حقوق اعتبارية وتعلقها بمحلها تعلق اعتبارى لايتنافى معه ولا يتعارض اعتبار الحق فيه لمتعدد،على أن يكون لكل من أصحابه كاملا فإذا باشره أحدهم انتهت حقوق الباقين.

# أحكام الملكية الشائعة في غير الأعيان :

بينا فيـما سبق أن الملكية الشـائعة كما تشبت في الأعيان تثبت في غـيرها مما يملك فتثبت في الدّين وتثبت في المنافع وبعض الحقـوق. وفيما يلي بيان أحكامها في الدّين :

# الملكية الشائعة في الدّين:

الدين مال واجب في ذمة أي شاغل لها بدلا عن مال أتلفه المدين، أو عن قرض اقترضه من غيره، أو عن مبيع اشتراه بثمن مؤجل، أو عن ثمن قبضه حالا لمبيع أجل تسليمه كما في السلم، وهكذا إلى آخر الأسباب الموجبة لثبوته في الذمة ـ بذلك عرفه صاحب فتح القدير الكمال بن الهمام والكاساني صاحب البدائع.

ويثبت الاشتراك في الدين إذا تعلق سبب ثبوته بأكثر من شخص واحد، كما في دين لمتوفى انتقل بوفاته إلى ورثته المتعددين فأصبحوا شركاء فيه لكل منهم حصة شائعة فيه بقدر ما له من سهام في التركة ـ وكما إذا باع اثنان أو أكثر سلعة لهم لآخر بشمن مؤجل فإنه يثبت دينا في ذمة المشترى ويكون لكل من البائعين حصة شائعة فيه بقدر ما له في السلعة المبيعة من ملك، وكذلك الحال إذا أتلف شخص عينا مشتركة بين متعددين فإن قيمتها تثبت ديناً في ذمته لأصحابها لكل منهم حصة شائعة بقدر ما كان يملك، وهكذا ـ وذلك ما يراه فقهاء الشريعة.

ويرى فقهاء التشريع الوضعى أن الديون لا تصلح أن تكون محلا للأشتراك على الشيوع؛ وذلك بسبب انقسامها بين الشركاء بحسب طبيعتها نتيجة لمتماثل أجزائها له ففى الأمثلة السابقة وما يشبهها يكون لكل شريك حصته التي بيناها دينا مستقلا له أحكامه ولا اتصال لها بباقي الدين ولا تعد شائعة فيه فإذا وفيت

بإعطائها إلى صاحبه، على هذا الأساس لم يكن لغيره حق الاشتراك فيها ولا حق الاعتراص بشأن وفائها قبل غيرها من الحصص.

وأساس هذا الخلاف هو خلاقهم في قبول الديون للقسمة وعدم قبولها.
فكثير من فقهاء الإسلام يرون أن الديون لا تقبل القسمة لأنها أوصاف اعتبارية لايتصور فيها انقسام إلى أجزاء، ومن ذلك قالوا إنها تنتقل إلى من تنتقل إليهم أو تثبت لهم جملة وفقهاء التشريع الوضعى يرون أنها تقبل القسمة بالنظر إلى ما تتمثل فيه من مال مثلى فإذا وجبت لمتعددين وجبت لهم موزعة عليهم لتماثل أجزائها أو آحادها

وبناء على ما ذكر إذا ما ثبت لأشخاص متعددين دين في ذمة إنسان فإن كل شريك فيه لا يملك إلا ما يخصه منه ويعد أجنبيا بالنسبة إلى حصص أصحابه الشركاء فيه، ومن ثم ليس له أن يطالب المدين إلا بأداء حصته فقط دون أن يكون له حق في مطالبته بأداء ما يزيد عليها، ولا يجوز له أن يقبض من المدين إلا ما كان في حدود حصته، فإذا تجاوز ذلك إلى قبض ما زاد على حصته لم تبرأ منه ذمة المدين. وكذلك إذا أراد أحد الشركاء مخاصمة المدين أمام القضاء لم يخاصمه إلا في حصته ولا يحكم له بأكثر منها ويجبر المدين على دفعها إليه ولو كان ذلك في غيبة بقية الشركاء، كما يجوز له أن يتصرف فيها بالإبراء أو بالهبة أو بالمصالحة في غيبة بقية الشركاء، كما يجوز له أن يتصرف فيها بالإبراء أو بالهبة أو بالمصالحة غنها ببدل أو بالإيصاء بها لآخر أو بجعلها ثمنا لعين يشتريها من المدين أو يقبل بها كفيسلا أو يجعلها مهرأ وما إلى ذلك من التصرف، وكل هذه الأحكام أثر من آثار ثبوت الشركة في الدين وتملكه حصته منه أما إقدامه على تأجيلها إذا ما كانت حالة ففيما يلى بيان الحكم في ذلك.

# نأجيل الشريك حصته في الدين:

كان مقتضى ما ذكرنا من البيان أنه يجوز لأى شريك فى الدين أن يؤجل المدين فى حصته من هذا الدين فتصير حسته مؤجلة إلى أجلها دون بقية الدين؛ لأنه إذا جار له أن يبرئ مدينه منها جاز له أن يؤجل أداءها لأن تأجيلها دون الإبراء منها ولكن ذلك كان موضع خلاف بين فقيهاء الشريعة - ذهب أبو حتيفة إلى عدم جواز تأجيله حصته إذ يبرى أن ذلك من قبيل قسمة الدين قبل قبضه،

وهى فى الدين غير متصورة، فضلا عن أن تكون جائزة؛ ذلك لأن أساس القسمة التمييز والإفراز وذلك بأن يصير نصيب كل واحد من الشركاء فى حيز وفى جهة غير جهات الأنصباء الآخرى، وذلك إنما يتصور فى الأعيان لأن الإفراز فعل حسى فلا يوجد إلا فى الحسيات، أما الدين فهو فى حقيقته وصف شرعى اعتبارى لا وجود له فى الحس وليس له وجود إلا فى اعتبار الشارع، فكان من ناحية الحس عدما ولا يتصور تمييز ولا انقسام فى المعدوم، ومن ناحية أخرى يرى أبو حنيفة أن الدين ليس فى الحقيقة إلا اسما لفعل واجب الأداء وهو تسليم المال ودفعه للدائن ولا شىء فى الوجود قبل التسليم يمكن تجزئته.

ولذا قال الكاساني: إن تأجيل حصة من الدين من قبيل قسمة الدين قبل قبضه، وإنها غير جائزة لأن الدين اسم لفعل واجب وهو فعل التسليم، والدين مال حكمي واجب في الذمة، وكل ذلك عدم في واقع الوجود إلا أنه أعطى حكم الموجود للحاجة، فليس كل شخص يملك من المال ما يدفع به حاجته فيحتاج إلى الاستدانة، ولا بد من إعطاء الدين حكم الشيء الموجود لهذه الحاجة حتى يمكن اقتضاؤه والمخاصمة فيه، ولا حاجة إلى قسمته قبل قبضه فبقي على حكم العدم في حقها، والدين عدم لأنه وصف شرعي اعتباري، وإلى ذلك فإن حكم القسمة لا تتم إلا بالقبض، وقبض ما في الذمة غير ممكن ما دام في الذمة ـ ولأن القسمة تتضمن المبادلة والتمليك لأن كل شريك يملك صاحبه ماله فيما أعطى له من حظ نظير تملكه لما أعطى له من حصة لصاحبه في حظه وتمليك الدين لغير من عليه الدين لا يجوز.

وخالف فى ذلك أبو يموسف فأجاز للشريك فى الدين أن يؤجل حصته؛ لأنه إذا جمال له أن يبرئ صماحبه منها فمأولى أن يؤجله فى وفائها؛ إذ التأجميل إسمقاط لحق المطالبة بالدين إلى حين، وذلك دون أثر الإبسراء الذى هو إسقاط للدين والمطالبة به جميعاً. واختلفت الرواية عن محمد فروى أنه مع أبى يوسف وروى أنه مع أبى حنيفة.

وقد يلاحظ على ما استدل به لأبى حنيفة من تأسيس عدم جواز التأجيل على عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه بأن تأجيل الدين ليس من قبيل القسمة إذ إنه ليس إلا مجرد امتناع عن المطالبة بالدين مدة من الزمان، وذلك أمر يتعلق

بإرادة الدائن ولا يمس الدين إلا عسرضاً، وقد يمستنع الدائن عسن أن يطالب به شهورا وسنين ثم لا يعد ذلك قسمة وتمييزاً في الدين ذاته، وكل ما يترتب على هذا التأجيل اختلاف حال الدائنين المشتركين، فأحدهما يكون له حق المطالبة بحصته وليس لذلك أثر في الدين نفسه وليس يترتب على ذلك قسمة في الدين إلى جزءين منفصل أحدهما عن الآخر.

وقد يقال في نقض هذه الملاحظة أن جواز التأجيل قد يجر إلى قسمة الدين وذلك عندما يقوم المدين بأداء ما لم يؤجل منه إلى صاحبه قبل حلول أجل ما أجل منه، فإن الدين في هذه الحال ينقسم إلى جزءين وُفِّي أحدهما فعلا وبقي الجزء الآخر في ذمة المدين وحده متميزا كل منهسما من الآخر قبل أداء الدين جميعه ، وذلك ما يحقق معنى قسمته قبل قبضه، وهو غير جائز لما سبق ذكره، وعليه يجب ألا يجوز التـأجيل لذلك وإن رؤى أن التـأجيل في ذاته لا يعــد قســمة ينقــسم بها الدين لما ذكر أنه مجرد امتناع عن المطالبة يرجع إلى إرادة الدائن، غيسر أن ذلك مردود بأن ما يقبضه الدائن الذي لم يؤجل في هذه الحال لا يسلم له إلا بإرادة صاحبه الذي أجل حصته، إذ يجوز لصاحبه هذا أن يرجع فيما قبض عند حلول أجل حصته اتفياقا على أساس الاشتراك بينهميا، وذلك ما يدل على أن الوفاء لم يكن وفاء عن حصه القابض خاصة حتى يكون من وراء ذلك قسمة للدين، بل كان وفاء لجزء مشترك من الدين، ولذا كان لغير القابض أن يرجع على القابض بحصته فيما قبض في الحال عند الإمام. وعند حلول أجل حصته عند الصاحبين لاقبله؛ ذلك لأنه قد سقط حقه في المطالبة بحصته بتأجيلها فلم يكن له أن يطالب بها قبل حلول أجلها؛ إذ الدين المؤجل لا تجوز المطالبة به قبل أجله، ولكن إذا حل الأجل كان له أن يطالب القابض بحصته فيما قبض كما يكون له الخيرة اتفاقاً ﴿ في أن يترك للقابض ما قبضه ويرجع بحصته على المدين.

من هذا يظهر أن تأجيل أحد الدائنين حصت لا يستلزم قسمة الدين المشترك بينهم، وعلى ذلك يظهر أن امتناع تأجيل الشريك في الدين حصته ليس راجعا إلى عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه. ويؤيد ذلك ما جاء في حاشية الشرنبلالي على منلا خسرو نقلا عن البرهان من أن تأجيل أحد الشريكين في الدين حصته فيه موقوف على رضا صاحبه عند أبى حنيفة، فإن ذلك ينفي أن السبب في عدم جواز

التأجيل من أحد الشريكين هو عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، إذ لو صح ذلك لكان التأجيل من الشريك في الدين غير جائز مطلقاً سواء رضى به صاحبه أم لم يرض على أنهم مع ذلك قد نصوا على أن أحد الشريكين في الدين إذا أبرا مدينه من حصته صحت براءته وبرئت ذمة المدين منها، ولم يكن لشريكه أن يرجع عليه بشيء مما أبرأ منه. وكذلك إذا وهبه إياها، كسما نصوا على أن المدين إذا كان دائنا لأحد الشريكين في الدين الذي عليه بمثل حصته فيه التقى الدينان قصاصا وبرئت ذمة المدين من حصة هذا الشريك، والأثر المترتب على ذلك هو نفس الأثر المترتب على ذلك هو نفس الأثر المترتب على تأجيل أحد الشريكين حصته من الدين، وهو تجزئة الدين المشترك، وذلك بتميز حصة أحد الشريكين فيه بسقوطها أو بالتقائها قيصاصا مع ما للمدين في ذمة أحد الشريكين، بينما بقيت حصة الآخر وحدها في ذمة المدين.

ومن هذا يظهر أن التمايز أو التجزئة متصور في الدين قبل قبضه على هذا الوضع سواء بالتأجيل أو بالإبراء أو بالهبة أو بالسقوط، ولو صح أن امتناع التأجيل في حصة أحد الشركاء في الدين لامتناع قسمة الدين قبل قبضه لامتنع كذلك الإبراء من إحدى الحصتين لما في الحالتين من التمايز على سواء. ولكن قد يفرق بين حال التأجيل وحال الإبراء بأن الاشتراك ثابت ومتحقق في حال التأجيل ولكنه في حال الإبراء منعدم لسقوط إحدى الحصتين به فلا تبقى عند ذلك شركة في الدين ولا يتحقق بذلك انقسام وتمايز بين جزءين موجودين من الدين وإنما الذي حدث هو تلاشي أحد الجزءين وسقوطه بالإبراء، أما في حال التأجيل فهناك قسمان أو جزءان من الدين أحدهما حال والآخر مؤجل، وذلك ما يحقق التمايز بينهما وهو مظهر القسمة في الدين.

وقد يقال في رد هذا إن سقوط أحد الجزءين بالإبراء إنما كان بعد تميزه وانفصاله عن الجزء الآخر فكان الإبراء محققا لما حققه التأجيل فلا فرق بينها والواقع أن بقاء هذا التميز في حال التأجيل ماثلا في الوجود بين شيئين ليس بالأمر الجوهري الذي يحقق التمايز الرافع للشيوع المحقق للقسمة حتى يمتنع التأجيل بامتناعها، إذ يمكن أن يقال إن التأجيل حين يقع إنما ينصب على حصة شائعة في الدين معلومة القدر، على معنى أن الدين مطلوب أداؤه ما عدا ربعه أو خمسه، وذلك ما لا يتعارض مع شيوعه فيه.

وقد جاء في تبيين الحقائق للزيلعي أن العلة في عدم جواز التأجيل هي أن في التأجيل ضرراً على الشريك الآخر، ذلك لأنه يترتب عليه تحميل هذا الشريك الآخر وحده مئونة مطالبة المدين، فإذا طالب بحصته فقبضها شاركه الآخر فيها على ما سنبين، وربما تكرر منه فيها الطلب والقبض، وتكرر كذلك الرجوع عليه، وهذا ضرر بالشريك، ولهذا إذا رضى شريكه بالتأجيل نفذ لزوال الضرر برضائه.

وقد ذهب الحنابلة إلى جواز تأجيل أحد الشريكين في الدين حصته فيه لأنه إذا جاز له أن يبرئ مدينه منها، فتأخير أدائه بالتأجيل أولى بالجواز، فإن قبض شريكه بعد ذلك شيشا لم يكن لشريكه حق الرجوع عليه بشيء مما قبض، ذكره القاضي \_ والأصح أن له حق الرجوع لأن الدين الحال لا يتأجل عند الحنابلة بالتأجيل فوجود التأجيل كعدمه (١).

# قسمة الدين الهشترك :

وقد تبين مما تقدم أن قسمة الدين المشترك بين الشركاء فيه غير صحيحة عند الحنفية قبل قبضه لما بينا من أن ركن القسمة هو الإفراز والتمييز بين الأنصباء، وذلك غير متصور في الديون الثابتة في الذمم قبل قبضها لأنها أوصاف اعتبارية شرعية. وكذلك لما في القسمة من معنى المبادلة والمعاوضة والتمليك، وبيع الدين بالدين غير جائز، وكذلك لما فيها من تمليك الدين لغير من عليه الدين وهو غير جائز.

وبناء على ذلك إذا كان لأكثر من شخص دين مشترك في ذمة شخص آخر أو كان لهم ديون في ذمم آخرين كل دين منها مشترك بينهم فاتفقوا على قسمة كل دين بينهم بحيث يكون لكل منهم فيه حصة معينة مستقلة عن باقى الحصص في الوفاء بها والتصرف فيها وقبضها مختصة بقابضها، أو على أن يكون لكل شريك ما في ذمة فلان من المدينين فيختص كل شريك بمدين معين أو بأكثر لم يجز ذلك عند الحنفية (٢)، لما ذكرنا. ألا ترى أنه إذا اشتبرك اثنان في صبيرة طعام فاقتسماها على أن يكون لأحدهما جانب معين منها وللآخر جانبها الثاني لم تصح

<sup>(</sup>۱) المغنى، جـ ٥، ص ١٩٨

<sup>(</sup>٢) راجع البدائع ، جـ ٧، ص ١٩٢، والندية، جـ ٥، ص ٢٢٢، والربلعي حـ ، ص ٤٥ وما بعدها

القسمة لعدم تحقق الإفراز ولم يلزمهما ذلك. وإلى هذا ذهب الحنابلة في رواية، فقد جاء قي مطالب أولى النهي :

وإذا اقتسم الشريكان دينا في ذمة شخص أو في ذمم أشخاص متعددين لم يصح لأن الذمم لا تتكافأ، وبيع الدين بالدين غير جائز. وفي رواية أخرى عندهم أن قسمة الدين قبل قبضه جائزة.

وجاء في كشاف الفناع: وتجوز قسمة الدين في ذمم الغرماء على أساس أنها إفراز لا بيع كما جاء في الإنصاف<sup>(١)</sup>.

وبناء على عدم جواز المقسمة في الديس عندهم يكون ما يقبضه أحد الشريكين أو الشركاء من الدين بعد الاتفاق عليها مشتركا، فما يضيع أو يهلك منه فعليهما والباقى بينهما، وللشريك الآخر أن يأخذ من شريكه القابض بقدر حصته فيما قبض ولو بعد التصرف فيه. أما على القول بجوازها فإن ما يقبضه الشريك يختص به متى كان فى حدود حصته (مطالب أولى النهى) وسيأتى لهذا زيادة بيان (۱).

وقد فرع الحنفية على عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه أن احد الشريكين إذا قبض بعضه في حدود حسصته كان لشريكه فيه أن يرجع عليه فيما قبض بقدر نسبة حسسته في الدين فإذا كان له نصف الدين رجع عليه بنصف ما قبض، وهكذا؛ لأن ما يقبض جزء من مال مشترك فيكون بينهما على ما لكل منهما في جميعه، وليس للقابض أن يختص به إلا برضا صاحبه، وسيان في هذا أن يكون الدين حالا أو مؤجلا، إذ إن المؤجل يصير بأدائه حالا فلا يختص أحدهما بما أدى إليه منه.

وعليه إذا أدى المدين جميع الدين إلى أحد الشركاء فيه لم تبرآ ذمته بهذا الأداء إلا من حصة القابض، أما حصص غيره فإن ذمته تظل مشغولة بها ويطالب بها ويخاصم فيها بعد ذلك الأداء \_ ثم إن غير القابض بالخيار إن شاء ترك وتبقى له حصته في الدين كاملة في ذمة المدين له أن يطالبه بها وللمدين أن يستردها من القابض - ذلك لأنه إنما أقبيضه لتسلم ذمته منها فإذا لم تسلم كان له حق الاسترداد (٢) ولم يكن للقابض ولاية قبضها.

<sup>(</sup>١) كشاف القناع، جـ ٤، ص ٢٢٣، مطالب الشهر، جـ ٣، ص ٥٠٩.

<sup>(</sup>۲) البدائع، جـ ٦، ص ٦٥ وما بعدها.

هذا وليس لمن يقبض من الشريكين في الدين أن يرجع على صاحبه فيما قبضه من الدين إلا إذا كان ما قبضه أو سلم إليه مما يمكن الاشتراك فيه سواء اكان من جنس الدين أم غير من جنسه - فإذا اشترى أحد الشريكين في الديس يحصته عينا أو استأجر بها عينا مدة من الزمن كان لصاحبه أن يرجع عليه في ثمن العين أو في أجرتها بقدر حصته. ذلك لانه بالشراء أو الاستشجار استقر في ذمته ثمن المبيع أو أجرة العين المستأجرة، ثم التقى ذلك قصاصا مع دينه فكان ذلك في حكم الوفاء بما يمكن الاشتراك فيه وهو الثمن أو الأجرة، ولكن إذا أبرأ أحدهما المدين من حصته في الدين لم يكن لصاحبه أن يرجع عليه بشيء لأن الإبراء إسقاط فلم بالدين المشترك دين في ذمة أحد الشركاء في هذا الدين وكان سابقا في الوجود على الدين المشترك فإن حصة الدائن الشريك من الدين تلتقي قصاصا مع ما يشغل خمت من دين لمدينه، وعند ثلا يكون لشويكه في الدين أن يرجع عليه بشيء ، لأن الذي حدث هو أن هذا الشريك قد أوفي دينا واجبا عليه في ذمته بأدائه لدائنه ولم يسلم له بذلك ما يمكن الاشتراك فيه.

وكذلك الحكم في حال التلف، فإذا أتلف أحد الشريكين في الدين عبنا للمدين كانت في يده فلزمه ضمانها، فإن حصته في الدين تلتقي قصاصاً مع ما لزمه من ضمان ما أتلفه، ولم يمكن للشريك أن يرجع عليه لنفس السبب السابق، إذ لم يقبض الشريك بعد ثبوت الدين المشترك من المدين ما يمكن الاشتراك فيه، وإنما الذي حدث هو قيام المتلف بوفاء ما عليه من ضمان للمدين وذلك بإدانته بدين شاركه فيه آخر، وظاهر ذلك أن وضع هذه المسألة لا يختلف سواء أحدث الإتلاف قبل وجود الدين المشترك، أم حدث بعد الدين، ففي الحالين لم يسلم للمتلف ولم يصل إليه ما يمكن الاشتراك فيه.

أما إذا غصب أحد الشريكين مالا للمدين بعد ثبوت الدين المشترك فأتلفه وضمن قيمته فإن لصاحبه أن يرجع عليه فيما يلاقي حصته في الدين من قيمة المال المغصوب بنسبة ماله في الدين، ذلك لأنه قد وصل إلى الغاصب ما يمكن الاشتراك فيه وهو المال المغصوب، إذ الملك في المغصوب يستند إلى وقت الغصب وليس يرجع عليه إلا فيما يتلاقى مع حصته في الدين من قيمة المغصوب لأن ذلك

هو ما يسقط من الدين، فإن الدائن الغاصب يصبح مدينا للمغصوب منه (المدين) بقيمة ما غصبه منه فأتلفه فتلتقى حصته فى الدين قصاصا مع ما تلاقيها من قيمة المغصوب ويسقط منها بقدر هذه الحصة، وفى هذا القدر فقط يرجع صاحبه فيه عليه بنسبة حصته فى الدين. أما ما يبقى من قيمة المغصوب الهالك فعلى الشريك الغاصب فى المدين. ومن الواضح أن الحكم يختلف إذا ما حدث الغصب والإتلاف قبل ثبوت الدين المشترك فى ذمة الغاصب، فإن الحكم حينئذ يختلف فلا يكون لغير الغاصب من الشركاء فى الدين حق الرجوع عليه فيما سقط من حصته إذ لم يسلم له شىء يصح الرجوع فيه بعد ثبوت الدين له، وإنما الذى حدث هو قيام الغاصب بوفاء ما عليه بإدانته المدين المغصوب منه.

وبناء على ذلك إذا حدث الغصب قبل الدين وحدث الإتلاف بعده، ثبت لغير الغاصب حق الرجوع عليه لأن الغاصب تملك المغصوب ملكا مستنداً إلى يوم غصبه واستمر ملكا له إلى ما بعد ثبوت الدين فسلم له المغصوب بسبب إتلافه وهو ما يمكن الاشتراك فيه.

وخالف محمد رحمه الله تعالى فذهب إلى أنه لا فرق فى الحكم بين حال الإتلاف وحال الغمسب على أى وضع، فجعل للشريك غير المتلف أو الغاصب حق الرجوع فى كل الأحوال؛ إذ قد شغلت ذمة صاحبه بالضمان فيها كلها وهو ما يمكن الاشتراك فيه، وقد سلم له بجعله وفاء عن حصته فى الدين.

وإذا سلم الشريك في الدين لشريكه ما قبضه ثم قوى الدين على الغريم كان لهذا الشريك أن يرجع على القابض فيما سبق أن قبضه وسلم له بنسبة حصته في الدين، ذلك لأن المقبوض كان عن حق مشترك ولم يتركه الشريك لقابضه إلا ليسلم له ما في ذمة المدين، فإذا لم يسلم عاد حقه في المقبوض كما كان.

### ملك الشريك لما قبضه من الدين :

ومما يجب التنبه له أن الحنفية قد نصوا على أن أحد الشريكين في الدين إذا قبض منه مالا يزيد على حصته فيه عُد قابضا ومستوفيا لدينه بقدرما قبض وبرئت ذمة المدين بقدر ما أقبض وسقط حق القابض في المطالبة به ويملكه القابض على أنه وفاء لدينه أو بعضه، ولكن مع هذا يثبت لشريكه حق الرجوع عليه في عين

المقبوض لا في بدله بقدر حصته على ما بينا، وذلك بناء على إرادته المنفردة، فإذا ما اختار الرجوع عليه فرجع عباد للقابض من دينه بقدر ما يوازى ما اخذ منه وشغلت به ذمة المدين وكان شريكا في الباقي بقدر ما لكل منهما فيه من نسبة

وقد جاء في تبيين الحقائق أن القابض إذا ما قبض في إنما يقبض حقه إلا أن لصاحبه حق المشاركة فيه، فكان له أن يشاركه، فإذا اختار المشاركة صار شريكا في عين المقبوض وذلك ما يمنع أن يجبر على أخذ عوض حقه فيه إذ إن أخذ العوض بعد مبادلة وهي تعتمد التراضي. وهذا إنما يكون فيما يقبض مما يتعين بالتعيين، أما فيما لايتعين بالتعيين كالنقود فليس للشريك قبل القابض إلا مثل حصته منها(١).

ويلاحظ أن الوفاء إذا كان نتيجة صلح على بدل فإن الخيار يثبت أولا للدائن الشريك بين أن يرجع على شريكه القابض أو يسلم له ما قبض ويرجع على المدين بدينه، فإذا اختار الرجوع كان للقابض الخيار حينئذ بين أن يعطيه حصته في الدين أو يجعله شريكا في بدل الصلح على قدر نسبته في الدين.

وإنما ثبت الخيار أولا للدائن الشريك الذى لم يقبض حتى لا يضار بأن يتحول دينه إلى ذمة لا يرضاها وهى ذمة شريكه القابض لما هو مشترك بينهما، فإذا ما اختار تضمينه لم يكن له أن يلزمه بأن يشركه معه فى بدل الصلح. ذلك لأنه قد ملكه بالعقد ملكا خالصا مختصا به، فكان له عند ذلك فى إبراء ذمته مما قبض لغيره أن يعطى شريكه ما يخصه فى بدل المقبوض وذلك أصل حقه، كما يكون له إذا أراد أن يجعله شريكا فى بدل الصلح على قدر نسبته فى الدين لاختياره الرجوع عليه في منا السبة لإعطائه حصته فى الدين فهذا أصل حقه، وأما بالنسبة لإشراكه فى بدل الصلح فرضاه بذلك حين رضى أن يرجع على شريكه في ما قبض بقدر نسبته فى الدين - ولا يضير مع هذا الرضا أن يرجع على شريكه في ما لمين نفضل أن يرجع على صاحبه إذ كان له أن يرجع بجميع حصته ابتداء على المدين ففضل أن يرجع على صاحبه.

هذا وقد بنى الحنفية على ذلك أن القابض له أن يتبصرف فيما قبضه بيبعا وهبة وإقراضاً وإجارة ونحو ذلك لأنه حقه، فبإذا تصرف فيه قببل رجوع شريكه

<sup>(</sup>۱) الدائع، جـ ٦، ص ٦٦

عليه لم يكن لشريكه حق الاعتراض على هذا التصرف ولا حق التتبع ولا سبيل له على من تصرف معه شريكه، وإنما يثبت له حينئذ حق الرجوع على شريكه القابض بنسبة ماله في الدين وذلك فيما استوفاه، كما يكون له أن يتسرك للقابض ما قبض ويرجع على المدين بجميع حصته في الدين.

وإذا تنازل الشريك في الدين عن حقه في الرجوع على صاحبه القابض لزمه ذلك وسلم للقابض ما قبضه ولكن ذلك مشروط بعدم إعسار المدين. أما إذا أعسر كان لهذا الشريك المتنازل عن حق المشاركة أن يرجع في تنازله؛ لأنه ما تنازل إلا على أساس أن يسلم له ماله في ذمة المدين، فإذا لم يسلم له ذلك بأن توى عاد إليه حقه في المقبوض من الدين كما كان، وإذا رجع في هذه الحال يرجع بمثل ماله لا في عين المقبوض، ذلك لأن ملك القابض بتسليم صاحبه قد استقر فيما قبض بسبب التسليم له فيه، وإنما تجدد له بالإعسار حق جديد ثبت له هو حق رجوعه على القابض فكان شأنه شأن كل الديون(١).

وقد يلاحظ على هذا الحكم أن إلشريك غير القابض حين سلم للقابض ما قبضه قد رضى بأصل حقه لدى مدينه ولم يكن ما في ذمة مدينه له بدلا عن حق كان له في ذمة صاحبه حق تشترط السلامة فيه ، ولم يكن القابض في قبضه ذا ولاية "في ذلك، فبقى له حقه كما هو في ذمة المدين، فعلى أى أساس يتحدد له حق جديد في ذمة صاحبه إذا أعسر ذلك المدين؟ وقد يقال دفعاً لهذه الملاحظة أن مبنى ذلك هو عدم قبول الدين للقسمة وذلك ما يترتب عليه أن ما قبضه أحد الشركاء في الدين مال مشترك بين الشركاء لا يختص به القابض، وقد ترك المتنازل حصته فيه ليسلم له ما يسقابلها عما في ذمة المدين بدلا عنه، فكان معنى المعاوضة المشترط لها السلامة موجودا \_ غير أن هذا لا يتفق مع ما ذكروه من أن القابض إنما يقبض ما به وفاء دينه، وما يدخل في ملكه يقبضه دون أن يجعلوه مالاً مشتركاً بين الشركاء.

ومن النظر في الأحكام المتقدمة يتبين ما فيها من عدم اتساق مرجعه إلى أنها تستلزم أوضاعاً متعارضة بناء على ما هو مقرر من القواعد الفقهية المسلمة؛ ذلك

<sup>(</sup>۱) البدائع، جـ ٦، ص ٦٦.

لأن حواز تصرف القابض فيما قبض ونفاذه فيه دون توقف على رضا صاحبه وعدم ثبوت حق المعارضة في ذلك التصرف وبراءة ذمة المدين من حسصة القابض فَى الدين بهذا الوفاء حتى لم يجعل للقابض حق في مطالبة المدين بشيء من دينه بعد قبضه وقبل اختيار صاحبه أن يشاركه فيما قبض، كل ذلك يستلزم أن الشريك القابض إنما استوفى حقه بما قبضه ملكا خالصا، وذلك ما يستتبع عدم جوار مشاركة صاحبه له فيه. وإثبات حق للشريك الآخر في الرجوع على صاحبه فيما قبض بقدر نسبته في الدين وصيرورته شريك له فيما قبض يستلزم أنه قد قبض ما هو مشترك بينهما وأنه لم يستوف من دينه إلا بقــدر ما يخصه فيما قبض، ولم تبرأ ذمة مدينه إلا بقدر ذلك. وذلك وضعان متنافيان، وفيه قال قياضي راده في تكملته: إن كان حق الشريك الساكت ـ أى الذى لم يقبض ـ باقيا في ذمة الغريم وكان ما استوفاه القابض نصيب نفسه حقيقة، كان ثبوت حق المشاركة للساكت فيما استوفاه مشكلا. غير أنه مما عمرف مألوفا بين الفقهاء أنهم في كثير من المسائل التي يرون أنها ذات شبهين بأمرين متنافرين يتجهون في حلها إلى مراعاة هذين الشبهين فيها، فيدفعهم ذلك إلى مثل هذا التنافر في الأحكام، فهم في مسألتنا هذه حين رأوا أن ذمة المدين مشغولة بصحة معلومة القدر من الدين وأن لصاحبها حق اقتضائها وقبضها لأنها ملك له ـ راعـوا ذلك فجعلوا قبضه لما هو في حدود حصته استيفاء لحقه لتحقق الوفاء به شرعا. وذلك لمساواته الحق الواجب في الذمة فكان أداؤه أداء لما وجب وسقط بذلك حقه. وحين ذهبوا إلى عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، وأن الدين هنا مشترك يشترك في كل جزء منه الشركاء فيه، وأن أحَد الشركاء ليس وكيلا عن بقيلتهم في اقتضائه ولا في قبضة ـ اضطروا أن يجعلوا المقبوض مشتركًا لأنه يمثل جزءًا من المشترك، وأن يكون بين القابض وبين إصحابه الشركاء في الدين على نسبة ما لكل منهم في الدين حتى يتنازلوا عن حقهم في الرجوع. ذلك مذهب الحنفية.

وقد ذهب الحنابلة إلى ما أشرنا إليه سابقا من أن الدين إذا كان مشتركا بأن ثبت فى ذمة المدين لأكثر من واحد بعقد أو بوراثة عن مورث واحد فقبض أحد الشركاء فيه منه شيئا فلغيره من الشركاء مشاركته فيما قبض بنسبة ما لكل منهم فى الدين، وذلك فى رواية. كسما روى عن أحسمد أيضا ما يدل على أن القابض

يختص بما قبضه، فيكون وفاء عن حصته ولا يشاركه فيه الآخرون ـ وهذا قول أبى العالية وأبى قلابة وأبى عبيد وابن سيرين والنخعى.

وقال أبو بكر: والعمل عندى على ما يراه حرب وحنبل وهو القول الأول، الذى ذهب إليه الحنفية، وهو الصحيح في المذهب إذ الصحيح في المذهب عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، وهو أساس القول الأول؛ لأن القسمة تقتضى التعادل والتكافؤ والذمم متفاوتة في الملاءة والثقة والكفاءة، ثم هي على الجملة لا تخلو من بيع، وبيع الدين بالدين محظور، وفي اختصاص القابض بما قبض سمة للدين قبل قبضه.

وقيل : تجوز قــسمة الدين قبل قــبضه، واختلاف الذمم فــى الملاءة والثقة لا يمنعها كاختلاف الأعيان في القيمة، وبذلك قال الحسن وإسحق.

ومن الحنابلة من ذهب إلى أن هذا الخلاف فى ديون تشغل ذمما متعددة، أما إذا كان الدين فى ذمة واحدة، فلا تجوز قسمته قبل قبضه الفاقاً، لعدم إمكانها، إذ القسمة إنما تكون بالإفراز، وهو غير متصور فى دين يشغل ذمة واحدة.

هذا وقد ذكرنا أن الخيار لغير القابض في مشاركته فيما قبض صاحبه أو في رجوعه على الغريم وترك القابض. وإذا اختار أحد الأمرين لزمه ذلك، فلا يعود إلى الآخر، وليس للقابض أن يمنعه من الرجوع على الغريم بأن يقول له إنما أعطيك حصتك في المقبوض كما أنه ليس للغريم أن يسمنعه من الرجوع على القابض فيما قبض.

ذلك ما ذهب إليه أرباب القول الأول من المذهبين، كما أنهم ذهبوا إلى أنه إذا هلك المقبوض في يد القابض تعين لحقه فيهلك عليه لأنه متعد بقبضه، أو لأنه هلك وهو على ملكه فيلزمه ضمانه، وكان ذلك وفاء لدينه، وكذلك الحكم إذا هلك بعد اختياره الرجوع على القابض وقبل أن يأخذه بناء على اختياره، لأن هلاكه في هذه الحال هلاك في يد ضامنة متعدية بقبضه.

أما على القول الآخر، أو الرواية الأخرى المروية عن أحمد، فإن ما يقبضه أحد الشركاء في الدين يكون له خاصة، دون أصحابه، ما دام ذلك في حدود ما يخصه من الدين لا يزيد عليه، وذلك لأن ما في الذمة لا ينتقل إلى العين إلا

بتسليمه إلى الدائل، وديل عير القابض في دمة المديل، فلا يتعلق بعيل تعطى له سيريكه في الديل وإذا لم يتعلق بها لم يكل له حق الرجوع فيها، وكانت مختصة للابضها؛ لثبوت يده عليها بحق وهو إعطاؤها إليه وفاء لحقه، وليس هذا من قبيل قسمة الديل في الدمة، وإنما تعييل حق القابض فيما قبض بقبضه على وجه الاستيفاء كما يتعيل بالإبراء، ولو كان لغير القابض شركة فيه أو حق، لرجع عليه بضمان حصته عند التلف (1) في جميع الأحوال.

(۱) المغنى، جـ٥، ص ١٩٧

# رَفَّ عِن (الرَّحِيُّ (الْغِنَّ يُّ (سِلْمَ (لِفِرُ (لِفِرَ (لِفِرَ ) الملكية الشائعة في المنافع

نريد هنا بالمنافع منافع الأعيان، وهو ما يمكن اكتسابه من الأعيان بواسطة استعمالها، وهي الهذف من ملكية الأعيان وغايتها في الحقيقة وفي الواقع، فليست تملك الأعيان إلا لأجل الحصول على منافعها، وكان الاشتراك في ملك الأعيان اشتراكا كذلك في ملك منافعها. غير أن ملك المنافع قد يكون مستقلا ومنفصلا عن ملك مصادرها من الأعيان فيملك منفعة العين من لا يملك العين، وعندثذ يكون له ملك المنفعة دون ملك العين، وذلك بناء على اكتسابه ملك المنفعة بسبب من أسباب تملكها.

وأسباب تملك المنافع في الشريعة الإسلامية : الإجارة والإعارة والوصية والوقف والوراثة والإقطاع .

### الإجارة:

تفيد الإجارة ملك منفعة العين المستأجرة فيمتلك بها المستأجر منفعة العين التى استأجرها، ولذا يعرفها الفقهاء بأنها عقد يفيد تمليك المنافع بعوض، وعرفها قدرى باشا في مرشد الحيران بأنها تمليك المؤجر للمستأجر منفعة مقصودة من العين المؤجرة في نظر الشرع ونظر العقلاء بعوض يصلح أجرة، (م ٧٠٤)، فمن استأجر داراً للسكن ملك منفعة سكناها، ومن استأجر عاملاً لعمل معين ملك عمله الذي حدد في عقد الإجارة، وعلى ذلك إذا ما كان المستأجر اثنان أو أكثر، تملكوا جميعا بالاشتراك في المنفعة التي تم التعاقد عليها، فإذا كان ما تم التعاقد عليه سكنى دار كان لمنهم حصة شائعة في سكناها، وإذا كان عمل عامل كان لكل منهم حصة شائعة في سكناها، وإذا كان عمل عامل كان لكل منهم حصة شائعة في دلك المستأجرين ليتمكنوا من استيفاء حقهم منها فيجب على مؤجرها أن يسلمها إلى المستأجرين ليتمكنوا من استيفاء حقهم منها على سبيل الاشتراك في الانتفاع بها بالصورة التي يتم الاتفاق عليها بينهم إاما اشتراكا في الانتفاع بها أو مهايأة بينهم.

ويجب على العامل أن يسلم عمله إلى مستأجريه على الوضع الذى يطلبون طبقا لما تم عليه التعاقد ، فإذا كان العمل خدمة مثلا خدم كلا منهم يوما أو يومين مثلا وهكذا، أو وزع خدماته عليهم على حسب اتفاقهم.

والنتيجة النهائية أن عقد الإجارة كيف كان وضعه يفيد المستأجر ملك المفعة التي كانت مسوضوعا له، غير أن هذه المنفعة تارة يكون محلها عيناً من الأعيان كالسكن بالنسبة للدور والركوب بالنسبة للدواب واللبس للثياب، وتارة يكون محلها الذمم كالأعمال بالنسبة إلى العمال، فإن محل العمل الذي وقع عليه عقد الإجارة هو في ذمة العامل, لأنه بعقد الإجارة تشغل ذمته به كالدين تشغل به ذمة المدين، وما يشبت في الذمة من ذلك قد يكون عملا يقوم به الأجير بنفسه، وقد يكون منفعة يهيى، وسائلها للمستأجر مثل أن يتعاقد شخص مع آخر على أن ينقل له متساعه هذا من هذا المكان إلى مكان آخر بواسطة دوابه أو على أن ينقله إلى بلدة كذا بسيارة من سياراته، ففي مثل هذه الحال تكون المنفعة التي هي محل العقد ثابتة في ذمة الأجير شاغلة لها. وعلى ذلك يكون المنشعة التي هي هذا العمل نظير الاشتراك في هذا العمل نظير الاشتراك في الديون الشاغلة للذمم.

ويرى علماء التـشريع الوضعى ـ كمـا تقدم ـ أن عقد الإجارة لا يفـيد ملكا وإنما يفيد المسـتأجر النزامـا فى ذمة الأجير بتمـكينه من الانتفاع بالعين المسـتأجرة. والوفاء بهذا الالتزام يكون بتسليم العين المستأجرة إلى المستأجر ليستوفى حقه منها.

وبناء على ذلك يكون تسليم العمين أثراً مباشرا لـــلملك وفاء به على رأيهم، ----فى حين يرى فــقهــاء الشريعة أنه أثر لتــملك المستــاجر منفعــة العين وتعــينه طريقاً لاستيفائها من العين.

ومن فقهاء الزيدية من يعرق الإجارة في الأعيان بأنها عقد على عين مخصوصة معينة يستحق به قبض العين واستمراره لاستيفاء منافعها مدة معلومة بأجرة معلومة. وبالنسبة للأشخاص بأنها عقد على تحصيل منفعة معلومة بأجرة معلومة، كما في حاشية شرح الأزهار.

واتجاههم في تعريف الإجارة بهذا التعريف يكاد يتفق مع اتجاه علماء التشريع الوضعى في أن أثرها هو التزام المؤجر إما بإقباض العين التي تعلق بها العقد للمستأجر، وإما بقيامه له بعمل يحصل عليه منه، ولا شك أن هذا حق شخصى تدخل به ذمة المؤجر، غير أن تعريف الإجارة بهذا التعريف لا يتسق مع التكييف الشرعى الذي جعل أساسا لترتب أحكامها عليها اتساق التعريف السابق الذي هو

لجمهور الفقهاء من غيرهم. «انظر : (م ٥٥٨) مدنى مصرى، (٥٥٧) ليبى، (٥٢٦) مدنى سورى، (٧٢٢) مدنى عراقى». وقد ذكرنا فيما تنقدم ـ جيث كان الكلام في المنفعة ـ حكم تصرف المستأجر في المنفعة التي يملكها.

### العارية :

يعرفها الحنفية بأنها تمليك المنافع بغيرعوض في الحال.

وعرفها قدرى باشا في مرشد الحيران بأنها تمليك المستعير منفعة العين المستعارة بلا عوض، (م ٦٦٣).

وعرفها بعض المالكية بأنها تمليك العين بغير عوض في الحال. وبناء على ذلك يرى أن الحنفية والمالكية يرون أن الإعارة سبب شرعى لإفادة المستعير ملك المنفعة.

وخالفهم في ذلك الحنابلة والشافعية، فعرفها الحنابلة بأنها إباحة الانتفاع بالعين بلا عوض.

وعرفها الشافعية بأنها عقد يفيد إباحة الانتفاع بما يحل الانتـفاع به مع بقاء عينه.

وبناء على ذلك لا تكون العاريـة سببا لملك المنفـعة وإنما تعد سـببأ لإباحتـها لاتملكها وإلى هذا ذهب الكرخي من الحنفية.

وقد استدل أصحاب الرأى الأول بدليلين:

١ - أنها تنعقد بلفظ التمليك فلو قال شخص لآخر ملكتك منافع دارى شهراً كان ذلك إعارة منه لداره شهراً والملك خلاف الإباحة.

٢ - أن للمستعير أن يعير غيره إذا كانت العارية لا يختلف استعمالها باختلاف المستعمل وهذا نوع من التصرف في المنفعة وهيو إعارة الملك. ولو لم يكن المستعير مالكا ما جاز له أن يعير، ولذا لم يجز لمن أبيح له الانتفاع بشيء أن يعيره أو أن يبيح لغيره أن ينتفع به، وقد استعار رسول الله (عَلَيْكُ) يوم حنين دروعاً من صفوان، ولم يكن ذلك إلا لاستعمالها بواسطة جيشه، وذلك عن طريق إعارتها منه لهم، وذلك تصرف يدل على تملكه لمنافعها بالإعارة.

واستدل أصحاب الرأى الثاني بأربعة أدلة:

۱ \_ أنها تنعقد بلفظ الإباحة، فلو قال شخص لأخر أبحت لك دارى تسكنها شهراً كان ذلك إعارة منه لداره شهراً.

٢ ـ أنها تصح من غير بيان مدة لها كـما إذا قال شخص لآخر أعرتك كتابى هذا، ولو كانت تمليكا ما صحت لأن في عـدم ذكر مدة الانتفاع جـهالة لا يصح معـها التمليك، كما إذا استؤجر الكتاب من غير مدة فإن الإجارة حينئذ تكون فاسدة.

٣ ـ صحة نهى المعير وذلك بإلزام المستعير بما ينهاه عن المعير، فـلا يتجاوز فى انتفاعه بالعارية إلى ما يـنهاه عنه، ولو كان ملكا ما ألزم بذلك لأن المالك ينتفع بملكه كما يشاء.

٤ ـ أن المستعير لا يملك أن يؤجر العارية، ولو كان مالكا لمنفعة الجازله
 إجارتها لأنها تصرف فيما يملك.

وقد نوقش هذا الاستدلال الذي استدل به للفريقين بما يأتي :

أولا: بالنسبة إلى القائلين بإفادتها الملكية بأن انعقادها بلفظ التمليك لايصلح دليلا على ذلك، إذ قد يكون أساس انعقادها بهذا اللفظ هو استعماله استعمالاً مجازيا في الدلالة على الإباحة، وشروط هذا الاستعمال متوافرة.

وبأن ما استدل به على إفادتها الملكية وهو جواز الإعارة من المستعير لاينهض دليلا على من حالف ذلك إذ إن المخالفين لا يرون للمستعير أن يعير وليس فى الحديث ما يدل على أنه ( على أنه ( على أنه ( على أنه العلى أنه العلى أنه العلى أنه العلى أنه العلى عن إذن من صفوان، ولو بدلالة الحال فالحال أن الوقت حدث ذلك فإنما حدث عن إذن من صفوان، ولو بدلالة الحال فالحال أن الوقت كان وقت حرب وكانت العارية دروعاً عديدة، أو بدلالة العرف وعندئذ لا يكون أساس ذلك الملك بل إذن المعير بالإعارة للغير.

ثانيا: بالنسبة إلى استدلال الآخرين، نوقش بأن انعقاد الإعارة بلفظ الإباحة قد يكون الأساس فيه الاستعمال المجازى في إرادة التمليك من هذا اللفظ.

وأن صحتها من غير بيان مدة ترجع إلى أنها عقد غير لازم، فلم يكن عدم ذكر المدة فيها مؤديا إلى الجهالة المفضية إلى النزاع كما في كثير من صور المبادلات والتبرعات (١).

والزام المستعمير بما ينهاه عنه المعيمر مرجعه إلى أن ذلك النهى من قبابيل إنهاء الانتفاع المنهى عنه، وذلك ما يملكه المعير بحكم أنها عقد غير لازم.

وإنما لم يؤجر المستعير العارية، لأن الإجارة عقد لازم فلا تبنى على عقد غير لازم وإلا ترتب على ذلك تغيير المشروع بجعل اللازم غير لازم، وهو الإجارة في حالة ما إذا استرد المعير العارية قبل انتهاء مدة الإجارة، أو بجعل غير اللازم لازما وهو الإعارة، فلا ترد العارية إلى صاحبها إذا ما رجع في هذه الحال.

وإلى ذلك يرى أن منافع العين المستعارة معدومة عند إقدام المستعير على إجارتها فلا يرد عليها العقد ولا يمكن أن تجعل العين في يد المستعير قائمة مقامها لأن يد المستعير عليها يد غير مستقرة وبقاؤها في يده مجرد أمل واحتمال فلا تصلح أن تعد قائمة مقام منفعة يرد عليها عقد الإجارة.

وقد ذهب المالكية إلى أن المستعير يجوز له أن يؤجر العارية لغيره كما يجوز له أن يعيرها لغيره، لأنه مالك للمنفعة. ومن آثار الملك جواز التصرف فيها على جرى العادة وعلى الوجه الذي ملك(٢).

ومن هذا يرى أن ليس في هذه الأدلة دليل ملزم للمخالف، ومما ينبغي أن يلاحظ في هذا الموضوع أن الحنابلة يرون أن العارية مجرد إباحة وليست عقداً يتوقف على القبول من المتسعير بل هي مجرد إذن بالانتفاع، ولكن الشافعية مع ذهابهم إلى أن العارية تفيد الإباحة يرون أنها عقد يتوقف انعقادها على الإيجاب

<sup>(</sup>۱) وفي هذا النقض نظر، لأن المدة تعد معياراً للمنفعة التي هي محل العقد ، وهي التي يسراد تمليكها به، وهي تختلف وتتعدد باختلاف الزمن ؛ فالمنفعة في وقت غير المنفعة في وقت آخر، فعلى أية منفعة وقع العقد أهي المنفعة أثر التعاقد فقط، أو هي وما يليها؟ وإذا كان الأمر كذلك، فإلى أي أمد يتملك المستعبر أيتسملكها طيلة حياته؟ وذلك ما ينفيه العرف ولا يدل على زمن معين، وعلى هذا الوضع لا يصح التمليك، ألا ترى أنهم جعلوا الوصية المطلقة مؤبدة في الحكم، وليست الجهالة المفتقرة في التبرعات من هذا النوع وإذا وجد شيء منها توقف نفاذ التبرع على بيان المتبرع.

<sup>(</sup>۲) راجع الشرح السكبير للدرديري، جـــ ۴، ص ۲۳۸، ونهاية المحتــاج، جــ ٥، ص ۱۳۷، والمغنى جـ ٥، ص ٣٦٠، والزيلعي، جــ ٥، ص ٨٥.

والقبول، ويفرقون بينها وبين الإذن بالانتفاع بأن انتفاع المستعير بالعارية بناء على عقد الإعارة يجعل يده عليها يد ضمان، فإذا هلكت بلا تعد ولا تقصير ضمنها، بخلاف المأذون له في الانتفاع فإن العين في يده تكون أمانة. أما الحنابلة فلا يفرقون بينهما ويرون أن الإذن بالانتفاع متى صاحبه وضع يد المنتفع على العين صارت عارية في مذهبهم.

والعارية عند الحنفية إما مطلقة وإما مقيدة، والمقيدة إما أن تقيد بوقت أو بمنفعة أو بمنتفع أو بمكان.

فإذا قيدت بوقت أو بمنفعة معينة من منافعها ، أو قيدت بهما تقيد المستعير بذلك ، فلا ينتفع بالعارية قبل مجىء الوقت المحدد للانتفاع ، بل ولا ينتفع بمنفعة أخرى إلا إذا كانت أدنى منها أو مماثلة ، فإذ استعار دابة للركوب لم يجز له أن يحمل عليها. ذلك لأن الانتفاع بهاتصرف في ملك الغير ، فلا يملك إلا على الوجه الذي أذن فيه المالك وذلك محل اتفاق.

وإذا قيدت بمنتفع ـ كأن شرط المعير على المستعير أن ينتفع بنفسه أو بواسطة فلان فلان فلا يجوز مخالفة هذا الشرط فيما يختلف استعماله باختلاف المنتفع، ويجوز له المخالفة فيما لا يختلف باختلاف المستعمل لعدم فائدة الاشتراط حيتئذ، ولأن المخالفة لا تعد مخالفة إذا كانت إلى خير أو إلى مثل مساو، وهذا مبدأ عام ـ وهذا مع ملاحظة التقيد بالزمن أو بالمنفعة في هذه الحال.

وذهب التشريع الوضعى إلى تقييد المستعير بما يقيده به المعير مطلقاً، وإذا قيدت بمكان لم يجز له أن ينتفع بها في مكان آخر لأن نقلها إلى مكان آخر تصرف لم يأذن به المالك، فلا يجوز، فإذا استعار داية ليركبها في القاهرة فليس له نقلها ليركبها في الإسكندرية.

وإذا كانت مطلقة انتفع المستعير بأى نوع من ضروب الانتفاع، وفى أى وقت وفى أى مكان عند الحنفية؛ لأن الأصل فى المطلق أن يجرى على إطلاقه، وقد ملك منافع العاربة على وجه الإطلاق، فكان له أن يستوفيها على هذا الوجه ولا يتقيد إلا بالعرف لأن المطلق يتقيد بالعرف. والعقد كما يتقيد باللفظ يتقيد بالعرف، غير أنه يتقيد بأول منتفع فيما يختلف باختلاف المستعمل، فإن انتفع هو

بالعارية ابتداء لم يجز له أن يعير غيره بعد ذلك، وإن أعارها ابتداء لغيره لم يجز له بعد استردادها منه أن ينتفع بنفسه بعد ذلك؛ لأن الانتفاع الذي أذن له فيه أو ملكه بالإعارة انتفاع مطلق، فيتقيد بأول منتفع، وبناء على ذلك تتعيين المنفعة التي أفاد الإعارة بالفعل فلا يجوز تجاوزها. ولكن إذا كانت المنفعة مما لا يختلف باختلاف المستعمل، لم يتقيد المستعير بأول منتفع لعدم الفائدة في التقييد. ولذا لايتقيد كذلك عند اشتراط ذلك لفظاً وإنما جاز له ابتداء أن ينتفع بنفسه أو يعير غيره لوجود الإطلاق.

والحكم عند التعميم كالحكم عند الإطلاق، كما إذا قال المعير في إيجابه : أعرتك هذه الدار ليسكنها من تشاء.

من فقهاء الحنفية من يرى أن المستعير إذا جاز له أن يعبر غيره كان مالكأ، وكان له بمقتضى ملكه ألا يتقيد بأول منتفع، فيجوز له أن ينتفع بنفسه بعد أن يكون قد أعار غيره فانتفع (١). ولا يتقيد في هاتين الحالين بزمان ولا بمكان ولا بنوع من أنواع الانتفاع الذي يستوفى منها عادة.

ويرى الشافعية أن انتفاع المستعير بالعارية يتقيد بما أذن به المعير مطلقاً، لافرق بين ما يختلف استعماله باختلاف المستعمل وما لا يختلف مع مراعاة العرف، وأن الإذن والتقييد قد يكون عرفاً كما يكون نصاً، غير أنه إذا أذنه بمنفعة كان له تجاوزها إلى مثلها أو دونها ما لم ينهه عن ذلك(٢) لأن الرضا بشيء يعد رضا بمثيله أو بما هو دونه، وإن شئت قلت بما هو أقل ضرراً.

ويلاحظ أنهم لا يجعلون للمستعير حق الإعارة لغيره على الأصح، ومثلهم الحنابلة في عدم جواز ذلك للمستعير وفي وجوب تقيد المستعير بما يقيده به المعير.

ويظهر لى من بيان المالكية فى كتبهم أنهم يرون أن المستعير يتقيد بما يقيد به المعيسر إلا فى منفعة تجاوزها إلى مثلها فى النوع، أو إلى ما هو أخف منها وأدنى مشقة (٣) لا إلى منفعة تختلف عنها نوعاً.

<sup>(</sup>١) الزيلعي وحاشية الشلبي عليه، جـ ٥، ص ٨٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج، جـ ٥، ص ١٣٧، والمغنى جـ ٥، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبير للدردير، جـ ٣، ص ٤٣٨.

وفى القانون المدنى المصرى (م ١٣٩) والقانون السورى المدنى (م ١٠٥) والمدنى الليبى (م ١٠٥) ، أن للمستعبر أن يستعمل العارية على الوجه المبين فى عقد الإعارة مع مراعاة العرف وطبيعة العين المستعارة ولا يجوز له دون إذن المعير أن ينزل عن الاستعمال لغيره، ولو على سبيل التبرع. ولا يكون مسئولا عما يلحق الشيء المعار من تغيير أو تلف بسبب الاستعمال الذى يبيحه عقد العارية. وهذا ما ذهب إليه الشافعية والحنابلة.

أما القانون العراقى المدنى فقد جاء فى مادته (٨٥١) أن المعير إذا قيد المستعير بنوع الاستعمال أو وقته أو مكانه فليس للمستعير أن يستعمل العارية فى غير الوقت والمكان المعينين وليس له مخالفة نوع الاستعمال المأذون فيه ومجاوزته إلى ما هو فوقه ضررا، وإنما له استعماله استعمالا نماثلا لما قيد به أو أخف منه ضرراً وهذا ما يتفق ومذهب الحنفية ولا يكاد يختلف عما ذهب إليه الشافعية والحنابلة.

وفى مادته (٥٨٢) ينص على أن المعير إذا أطلق للمستعير الانتفاع فى الوقت والمكان ونوع الاستعمال، جاز له أن ينتفع بالعارية فى أى وقت وفى أى مكان، وبأى استعمال أراد بشرط ألا يجاوز المعهود المعروف؛ فإن جاوزه وهلكت العارية ضمنها، وهذا ما يتفق ومذهب الشافعية والحنابلة وكذلك مع مذهب الحنفية.

وفى مادته (٨٥٣) نص أولاً على أن المعيسر إذا أطلق للمستعيسر الإذن بالانتفاع، ولم يعين منتفعاً جاز للمستعير أن ينتفع بنفسه بالعين المعارة وأن يعيرها لمن شاء سواء أكانت المنفعة بما تختلف باختلاف المستعمل أم لا، ما لم يكن قد استعملها بنفسه وكانت نما تختلف بالاستعمال فليس له بعد ذلك إعارتها إلى غيره ويقتضى ذلك أنه إذا أعارها ابتداء لغيره، لم يكن له أن يعيرها لشخص آخر خلافه، إذ لا يفترق ذلك عما إذا انتفع بها ابتداء - ولكن هل ينتفع بها هو بعد ذلك، يظهر من مفهوم المادة أن له ذلك وهو مذهب بعض الحنفية وقد أشار إليه الزيلعي، وعلى ذلك فهذا الحكم يتفق في جملته مع مذهب الحنفية.

ونص ثانيا على أنه إذا قسيد المعير العسارية وعين منتفعاً يعتبر تعيسينه ـ سواء اختلف الاستسعمال باختلاف المستسعمل أم لا، وإذا خالف المستعيسر فتلفت العارية ضمن.

ونص ثالثاً على أنه إذا نهى المعير المستعير عن إعارة العين فأعارها وهلكت ضمن قيمتها، وفي هذين الحكمين خالف مذهب الحنفية من حيث إطلاق الحكم إذ هو مقيد عندهم بما يختلف فيه الاستعمال باختلاف المنتفع.

وإذا كان المستعير يعد مالكا لمنفعة العين المستعارة عند الحنفية والمالكية، فإنه قد يكون أكثر من واحد، كما إذا استعار العين اثنان أو أكثر من مالكها على وجه الاشتراك، فعندئذ يكون كل مستعير من هؤلاء مالكا لحصة شائعة من منفعة العين المستعارة، فإذا ما تسلموها انتفعوا بها على وجه الاشتراك أو على وجه التهايؤ كما سيأتى بيانه. ويلاحظ أن الاشتراك في المنفعة نتيجة الاشتراك فيما أعير لهم.

#### 

الوصية التى تفيد ملك المنفعة وحدها هى الوصية بالمنافع، فإذا أوصى شخص لاثنين أو لأكثر بمنفعة عين من الأعيان كانوا شركاء فى ملك منفعة هذه العين، وكان لكل منهم حصة شائعة فى هذا الملك، وكان لهم هذا الملك بتمام الوصية، وذلك بموت الموصى مصرا عليها وقبولها من الموصى لهم، وكان لهم عندئذ أن ينتفعوا بها على وجه الاشتراك أو بالتهايؤ على ما سيأتى بيانه.

ويرى الحنفية أن الوصية بالمنافع تفيد تمليكها سواء أكانت مطلقة أم غير مطلقة أم مؤبدة، غير أنها عند التقييد تفيد الموصى له ملكية مقيدة.

وإلى هذا ذهب الحنابلة كما يفهم من إطلاقهم (١). ولذا أجازوا للموصى له أن يؤجر وأن يعير لأنه مالك للمنفعة، ومن أحكام الملك جواز التصرف، كما ذهبوا إلى أنها تورث إذا توفى الموصى له قبل انتهائها.

وقد علمت أن الحنفية إنما يجوزون للموصى له بالمنفعة أن يعير ولا يجوزون له أن يؤجر إلا إذا أوصى له بالاستغلال لأنه ملك المنفعة بالمجان، فلا يملك أن يملكها غيره بعوض لأن الملك بعوض أقوى من الملك بالمجان، ولا يرون جريان المتوارث فيها لأنها تنتهى دائما بوفاة الموصى له.

<sup>(</sup>۱) راجع القواعـــد لابن رجب، ص ۱۹۲، وكشــاف القناع، جــ ۲، ص ۵۲۱، والشرح الكبــير للدرديرى، جــه، ص ٤٤٨، ونهاية المحتاج، جــــــــ، ص ۸۳، وأحكام الوصية للمؤلف، ص ٤٦٤ وما بعدها.

أما المالكية فيرون أن الوصية بالمنافع قد تفيد ملك المنفعة وقد تفيد حق الانتفاع، وذلك بحسب ما تدل عليه عبارتها وما يحتف بها من القرائن، كأن يوصى بالمنفعة لتكون له على أى وجه شاء وليتتفع بها على أى وضع أراد \_ وإذا ما أفادت ملك المنفعة كان للموصى له أن يؤجر وأن يعير وأن يحبس، ولا تنتهى بوفاة الموصى له ويجرى فيها التوارث، بخلاف ما إذا أفادت حق الانتفاع، فإنها تكون من قبيل الإباحة وتنتهى بوفاة الموصى له.

ويرى الشافعية أن الوصية بالمنافع تكون من قبيل التسمليك وقد تكون من قبيل الإباحة ، فإذا كانت مقيدة بحياة الموصى له كانت من قبيل الإباحة كما إذا قال الموصى أوصيت لفلان بمنافع هذه الدار مئة حياته. وعندئذ لا يكون للموصى له أن يؤجر. وأما الإعارة للغير ففيها وجهان : أصحهما عدم الجواز، وإذا كانت مؤيدة أو مطلقة كانت من قبيل التمليك ومن ثم جاز للموصى له في هذه الحال أن يؤجر وأن يعير وأن يوصى بها وأن يسافر بالعين عند الأمن ويجرى فيها التوارث (١).

وقد ذهب القانون المدنى إلى انتهاء انتفاع المنتفع بوفاته، إذا كان حق انتفاع أو إعارة أو وصية ـ (م ٩٩٤، ٦٤٥) ، (م ٥٩) من قانون الوصية رقم ٧١ لسنة ١٩٤٦.

### الوقــــف :

الوقف يفيد الموقوف عليه ملك المنفعة على الوضع الذى تحدده شروط الواقف. فإذا كنان الموقوف عليه معينا تملك منفعة النعين الموقوفة عند جمهور الفقهاء ، أما إذا كان غير معين بأن كان غير محصور كالفقراء أو جهات البر، فقد اختلفوا في ذلك، فسمنهم من ذهب إلى أنه في هذه الحال من قبيل الإباحة كالشافعية ، ومنهم من ذهب إلى أنه من قبيل تمليك المنفعة كالحنفية ، ولكن لا يشت الملك للموقوف عليه إلا بالتسلم عندهم أي بالاستيفاء تسليما أو انتفاعا وإلى ذلك ذهب الحنابلة ."

<sup>(</sup>١) راجع : نهاية المحتاج، جـ ٦، ص ٨٣، وأحكام الوصية للمؤلف، ص ٤٦٤ وما بعدها.

ويرى المالكية أن أثر الوقيف يرجع إلى إيجاب الواقف وما يدل عليه، فإذا دل على محرد انتفاع الموقوف عليه بالموقوف كأن وقف فيلان داره على سكنى فلان، أو على أن يسكن فيلان، أفاد إباحة الموقوف عليه الانتفاع بالسكنى دول ملك المنفعة - ولذا لم يكن له أن يؤجر لغيره ولا أن يسكن غيره وإذا كانت صيغة الإيجاب تحتمل تمليك الانتفاع وتمليك المنفعة، وشككنا في تناولها المنفعة حملت على أن المراد بها الأدنى وهو تمليك الانتفاع أي الإباحة لأنه المتيقن، وإذا دلت على التمليك بأن تضمنت أن الموقوف عليه ينتفع بالعين الموقوفة بجميع أنواع دلانتفاع أو صاحبها من القرائن ما يدل على إرادة ذلك فانها حينئذ تفيد ملك المنتفاع أو صاحبها من القرائن ما يدل على إرادة ذلك فانها حينئذ تفيد ملك المنفعة.

وإذا كان الوقف في هذه الحال على متعدد كان لكل من الموقوف عليهم حصة شائعة في ملك منفعة العين الموقوفة فيشتركون في الانتفاع بها، على سبيل الاشتراك أو على التهايؤ كما سيأتي(١).

## الإقــطاع :

يرى أبو يوسف رحمه الله أن للإمام أن يقطع كل موات وكل ما ليس فيه ملك لأحد، كما يرى أن للإمام العادل أن يقطع من بيت المال وأن يجيز منه من كان له عناء في الإسلام، ويضع ذلك موضعه ولا يحابى به أحدا ـ نقل ذلك ابن عابدين من كتاب الخراج، وعلق عليه بأن القطائع تكون من بيت المال، وقد تكون من الموات ـ وذكر أنها إذا كانت من بيت المال فإنها تكون لمن هو من مصارفه \_ ويترتب على الإقطاع تملك رقبة الأرض (٢).

وذكر في كتاب الوقف أن الشيخ قاسم قال: إن من أقطعه السلطان أرضاً من بيت المال ملك المنفعة، فله إجارتها ويبطل هذا الإقطاع بموته، أو بإخراجه من الإقطاع لأن للسلطان أن يخرجه منه، كما ذكر قبل هذا أن الإقطاع هو ما يقطعه الإمام، «أي يعطيه» من الأراضي رقبة أو منفعة لمن له حق في بيت المال(٣).

<sup>(</sup>۱) الفروق للقرافي ، جد ۱ ، ص ۳۸۸.

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين، جـ ٣، ص ٢٩٠ ، طبعة الحلبي.

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين، ص ٤٣١، من نفس المرجع.

ومن هنا يفهم أن الإقطاع قــد يكون سببا لملك المنفــعة كما يكون ســببا لملك الرقبة وينتهى بموت صاحبه إذا أفاد ملك المنفعة.

ويرى الشافعية أن الإقطاع لا يفيد إلا انتفاع المقطع له على الرأى المختار ـ ولذا لايكون له أن يؤجر إلا أن يأذن له الإمام بذلك، أو يستقر العرف عليه كما في الإقطاعات بديار مصر ـ نقل ذلك العلائي وهو اختيار تاج الدين الغزاري ـ وأفتى النووى بصحة إجارة الإقطاع ـ وينتهى الإقطاع بوفاة المقطع (١).

ويرى المالكية أن للإمام أن يقطع وأن الإقطاع ليس من قبيل التمليك الحقيقي، ولذا كان للإمام أن يسترد ما أقطعه في أي وقت شاء (٢). ومقتضى هذا فيما أرى أنه لا يفيد إلا ملك المنفعة (٣).

ويرى الحنابلة أن للإمام أن يقطع، وإذا أقطع فقد يكون على وجه الاستخلال لا على وجه التسمليك، وهذا لا خلاف فيه عندهم وقد يكون على وجه التمليك وفي هذا خلاف، فمنهم من منعه ومنهم من أجازه، وإذا كان على وجه الاستخلال كان لمن أقطع أن يؤجر لأن الإجارة من قبيل الاستخلال ودل ذلك على ملك المنفعة.

### الوراثـــة :

يرى الحنفية أن ملك المنافع ومثله حق الانتفاع لايقبل التوارث بل ينتهى بموت مالكه، ولا ينتقل إلى ورثته بأية حال عندهم، ذلك لأن انتقال الشيء من مالك إلى مالك آخر لا يتصور إلا مع بقائه والمنافع لا بقاء لها لأن ما يوجد منها في حياة مالكها ينعدم بوفاته، والمعدوم لا يتصور فيه الانتقال، وإذن لا تورث المنافع بل تنتهى دائما بموت مالكها. وما قد يوجد منها بعد وفاته لا يملكه لأنه كان معدوما حال حياته، والمعدوم لا يملك \_ وإذن فلا وراثة في المنافع في جميع الأحوال.

واستثنى الحنفية من ذلك حقوق المرور والشرب والمسيل والتعلى ، فذهبوا إلى انتقالها بالوراثة، وإن كانت من قبيل ملك المنفعة ، وذلك لأنها جرت مجرى الأموال في دوامها وبقائها لاصقة بالعقار، فثبت فيها لذلك التوارث.

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص ٣٨٢.

<sup>(</sup>۲) الفروق للقرافي ، جـ ۳، ص ۸.

<sup>(</sup>٣) القواعد لابن رجب، ص ١٩٦ : ٢٠٠٠.

أما المالكية والشافعية والحنابلة فقد رأوا أن المنافع الموصى بها تنتقل بالوراثة الى ورثة الموصى له إذا كانت الوصية غير محددة بموت الموصى له ، وذلك بناء على أنها أموال عندهم والأموال تورث ، وعلى ذلك يرى الشافعية والحنابلة والمالكية في الوصية المؤقتة أن من أوصى له بسكنى دار عشر سنين مثلا ثم مات بعد سنتين من قبوله الوصية حل ورثته محله في المدة الباقية ، بالوراثة فيكون لهم سكنى هذا الدار بقية المدة ، وكذلك الحكم عندهم في الوصية المؤبدة إذا كانت لعين أو لموصوف محصور ، فتنتقل المنفعة بطريق الوراثة إلى ورثة الموصى لهم ثم من بعد كل منهم ينتقل ما كان له إلى ورثته ، وهكذا على الوضع الذي تورث به الأعيان فتنتقل إلى الأحقاب ، ويلاحظ أن حكم الوصية المطلقة عند الحنفية والمنافعية والحنابلة حكم الوصية المؤبدة .

أما المالكية فيختلف الحكم عندهم في الوصية المطلقة باختلاف العين الموصى له بمنفعتها، فإن كانت مما لاحياة لها كالدار والأرض كانت مقيدة بحياة الموصى له كرأى الحنفية وعلى ذلك لا تورث إذا توفي الموصى له قبل هلاك العين. ويرى أشهب أنها في الحالين تتقيد بحياة الموصى له فلا تتأتى الوراثة في منافعها(۱). (راجع م (٥٩) من قانون الوصية ١٧ لسنة ١٩٦٢ مدنى مصرى، (٩٥٤) سورى، (٩٩٧) ليبي، (١٢٥٧) عراقي) ذلك الحكم في الوصية.

أما فى الإجارة ، فإن الحنفية يسرون أنها تنتهى بوفاة المستأجر أثناء مسدتها ، وإذن فلا توارث فيما يترتب عليها من منافع كما تقدم - وذهب الشافعية والحنابلة إلى أنها لا تنتهى بوفاة المستأجر فى أثناء مدتها ، وعلى ذلك يقوم ورثته بعد وفاته مقامه فى استيفاء منافع العين المستأجرة بطريق الوراثة بقية المدة.

أما المالكية فيرون أن ورثة المستأجر يجوز لهم عند وفاته أن يلتزموا للمؤجر عا يكون قد بقى له من أجرة، وعندئذ يقومون مقام مورثهم فى منافع بقية المدة إذا رضى المؤجر بدمتهم أو نقدوه الأجرة، فإن لم يرض كان له فسخ عقد الإجارة، وذلك ما يدل على بقائه فى هذه الحال وإن أبى الورثة أن يلتزموا بالأجرة أجرت العين المستأجرة فى المدة الباقية، وأعطى من أجرتها للمؤجر ما يفى بحقه والباقى

<sup>(</sup>١) راجع أحكام الوصية لنا، ص ٤٥٨ وما بعدها.

يعد تركة المستأجر، فإن لم تف أكمل للمؤجر أجرته من تركة المستأجر. ومؤدى ذلك أنّ الأجرة إذا كانت قد أعطيت للمؤجر حال حياة المستأجر قام ورثته مقامه في استيفاء منافع المدة الباقية بطريق الوراثة وأن عقد الإجارة لا ينتهي بالوفاة.

والقول بوراثة ورثة المستأجر هو ما ذهب إلَيه القانون المدنى المصرى (م١٠) والقانون المدنى العراقي (م ٧٨٣) والليبي (٦٠٠) والسوري (٥٦٨).

وأما فى الإعارة فالحنفية يرون انتهاءها بوفاة المستعير، وإذن فلا توارث فيما تفيده من منافع، وإلى هذا ذهب الشافعية والحنابلة لأنها إنما تفيد إباحة الانتفاع والإباحة تنتهى بالموت.

ويرى المالكية أنها تلزم المعير إن قيدها بمدة أو بعمل، فلا يجور له أن يسترد العارية قبل المدة أو قبل انقضاء العمل، وعلى ذلك لا تنتهى بوفاة المستعير في مدتها، ولا بوفاته قبل انتهاء العمل الذي قيدت به بل يقوم وارثه مقامه فيما بقي.

وذهب التشريع الوضعى فى البلاد العربية إلى أن العارية تنتهى بوفاة المستعير (م١٤٥) ليبى، (٨٦٣) عراقى، (٦١١) سسورى، (٦٤٥) مصرى، وفيها جسميعا أن ذلك ما لم يوجد اتفاق يقضى بغير ذلك.

ونفقة العين الموصى بمنفعتها والعين المعارة على المنتفع بها لا على المالك عند الحنفية ما دام منتفعا بها؛ لأن الغرم بالغنم، فإن كانت حيوانا فعليه علفها ونفقات المحافظة عليها، خلافا للشافعية والحنابلة إذ أوجبوا النفقة على المالك أثرا للملك (نهاية ، جـ ٥، ص ١٢٤، وكشاف القناع، جـ ٢، ص ٣٣٨).

وأما في الوقف فلا محل للتوارث فيه اتفاقاً لأن الانتفاع بالموقوف إنما يكون عمل الموقف، فيكون لمن يستحقه بالشرط وارثا كان أم غير وارث.

وأما الإقطاع ـ فلا توارث فيه عند من ذهب إلى أنه يبطل بموت المقطع «المنتفع» وكذلك عند من يرى أنه لا يفيد إلا حق الانتفاع كالشافعية على الرأى المختار عندهم، إلا أن يجرى العرف ببقائه بعد وفاة المقطع وانتقاله إلى ورثته بالورائة.

وتجرى فيه الوراثة على القول بلزومه وإفادته ملك المنفعة.

ونظير ذلك في الحكم منافع الأرض الخراجية عند من يرى أن رقبتها لاتكون ملكا لمن أبقيت في أيديهم وإنما يكون لهم ملك المنفعة. أما الرقبة فتكون وقفا على المسلمين. وهذا مذهب الحنابلة ، فقد جاء في مطالب أولى النهى ؛ ومن كان بيده أرض خراجية فهو أحق بها ويرثها ورثته على الوجه الذي كانت عليه في يدمورثهم كسائر حقوقه، وليس للإمام أخذها منه. وذلك خلاف ما ذهب إليه المالكية إذ ذهبوا إلى وقفها وإلى أنه لا توارث فيها، بل الأمر في انتقالها بعد وفاة صاحب اليد عليها إلى الإمام فله أن يجعلها في يد من شاء من ورثته أو من غيرهم.

## الشركة في الحقوق :

من الحقوق ما لا يقبل الاشتراك فيثبت لـصاحبه كاملا، كحق الشفعة وحق الحضانة وحق الولاية على النفس وحق المرور.

ومنها ما يقبل الاشتراك فيثبت لواحد أو لأكثر.

وإذا لاحظنا أن الحقوق ضرب من المنافع، فإن الاشتراك فيها إذا ما حدث كان في الحكم، كالاشتراك في المنافع، على ما بينا، ويثبت الاشتراك فيها إذا ما اتصل سببها بمتعدد.

وأسباب ملك الحقوق عديدة ، وهي مدينة في أبواب الفقه على احتلافها ، وفي ذلك غناء عن التعرض لها في هذا المقام خسية الإطالة . ومن الحقوق التي تقبل الاشتراك حق الشرب وحق التعلى وحق الرد بخيار الشرط في البيع عند تعدد عاقديه ، وحق الدين ، وحق حبس الرهن وغيرها ؛ كحق الحفظ كما إذا أودع شخص وديعة عند اثنين فإنهما يكونان شريكين في القيام عليها ، وفي حفظها ، وكما إذا ألقت الريح متاعا في دار مشتركة ، فإن الشركاء فيها يكونون شركاء في حفظها (۱).

<sup>(</sup>١) الدر المختار، جـ ٣، ص ٣٦٤، طبعة الحلبي.

# رَفَعُ جِي (لرَّمِيُ (لَّخِنَيُّ رُسِكُمُ (لِبْرُ (لِبْرُونَ لِي الملكية الشائعة في الأعيان

## لهذا النوع من الملكية حالان:

إحداهما : ملكية المتحاورين في الدور للجدار المشترك بينهم الفاصل بين دورهم.

ثانيتهما: ملكية الأرض وما قد يكون مقاما عليها من المبانى والأشــجار والزرع وغيرها من المنقول.

# الهلكية الشائعة في الجدار المشترك الفاصل بين ملكين :

ذكر الفقهاء أن انتفاع الشريك بالعمين المشتركة جائز بشموط ألا يترتب عليه ضرر بالشركاء الآخرين.

وهذا أصل عام وبناء على ذلك، إذا كان لجارين جدار مشترك بينهما كان لكل منهما أن ينتفع بهذا الجدار بوضع الأخساب عليه ابتداء إذا كان ذلك لا يضر بالجدار، ويرفعها من أسفل إلى أعلى ويخفضها من أعلى إلى أسفل ما دام ذلك لايضر به، كما يكون له نزع أخشابه منه بشرط عدم الضرر.

ولو أراد أحمدهما أن يزيد في ارتفاعه فليس له ذلك إلا بإذن صاحبه، ولصاحبه منعه لأن هذا يعد من قبيل التصرف في المال المشترك، فلا بد فيه من رضا شريكه إذ إنه يعمد عرفا من قبيل التغيير. والتغيير في المال المشترك تصرف، ولكن لكل شريك أن يضع خشبه عليه؛ لأن ذلك من منافغ الحائط المشترك، وذلك مشروط أيضا بعمدم تضرر صاحبه بذلك. ولا يشترط أن تكون أخساب أحدهما مساوية لاخشاب الآخر.

# وإذا انهدم الحائط أوخيف انهدامه لوهنه فلذلك حالتان:

الأولى: ألا يكون عليه حمولة من قبل، وفي هذه الحال إذا طلب أحدهما قسمة العرصة وأبى الآخر، لا يقسم بينهما، فقد روى عن محمد في ذلك أنه إذا انهدم حائط بين شريكين فقال أحدهما أقسم، وأبى الآخر، أنه لا يقسم بينهما فربما أصاب كلا منهما بالقسمة مع القرعة بينهما ما لا يلاصق دار صاحبه وما لا

يتصل بداره. ورتب على هذا بعض المشايخ أن ذلك الحكم إنما يكون إذا ما رفع الأمر إلى قاض لا يرى القسمة إلا بالقرعة، أما إذا رفع إلى من يرى القسمة بلا قرعة، فإنه يقسم بينهما إذا كانت العرصة عريضة بحيث يتسع كل نصبب لإقامة حائط مستقل فيجعل لكل منهما ما يلاصق داره تتميما للفائدة، وإلا لم يقسم بينهما. ويرى بعض المشايخ أن عرصة الحائط إذا كانت عريضة على عذا الوضع يجبر الآبى وبه يفتى لما فى ذلك من تمام الفائدة، كأرض بين شريكين.

وإذا طلب أحدهما في هذه الحال أن يقوم ببناء الحائط على نفقتهما وأبى الآخر عليه ذلك، فإذا كانت عريضة لم يجبر الآبى على قبول ذلك إذ مآل ذلك إجباره على البناء في ملك شريكه، ولا يجبر على ذلك إلا إذا أصاب شريكه من ذلك ضرر، ولا ضرر لاستطاعة طالب البناء أن يقسم ويبنى على حصته. وذهب بعض المشايخ إلى إجباره إذ في إبائه ضرر، وهو أن الطالب قد لا يستطيع البناء فتتعطل منافع الحائط. وسيصيب الآبي من المنافع ما يعوضه، وذلك ما يدل على عدم إجباره إذا لم تكن عريضة لتحقق الضرر بالشريك.

وإذا بنى أحدهما بلا إذن من شريكه فهل يكون له أن يرجع على شريكه بشىء؟ قيل لا يرجع لأنه يعد فى هذه الحال متبرعاً سواء كانت العرصة عريضة أم لا. وقيل إذا كانت عريضة لم يرجع لأنه بنى وهو غير مضطر إلى البناء إذ كان يمكنه أن يقسم وإلا رجع.

وإذا كان الحائط عليه حمولة قبل هدمه، فلذلك صورتان:

الأولى: أن تكون الحمولة لهما. وهاك أحكام هذه الحال:

١ ـ إذا طلب أحدهما قسمة عرصة الحائط بينهما فأبى الآخر لم يجبر؛ لتعلق حق كل منهما حينئذ بجميع العرصة، ولاشتراكهما في الحمولة، وفي قسمتها إسقاط حق الآبي عن باقى العرصة. وليس منهما من أراد البناء حتى ينظر في طلبه.

٢ ـ وإذا أراد أحدهما بناء الجدار وأبى عليه الآخر بناءه مطلقاً ففى ذلك
 ثلاثة آراء.

ذهب شيخ الإسلام إلى أنه لا يجبر مطلقاً إذ لا يجبر إنسان على البناء في ملك غيره.

وذهب السرخسي إلى أنه مجبر مطلقا إحياء لحق صاحبه، وفي ذلك منفعة وعليه الفتوى.

وذهب بعض المشايخ إلى التفصيل: فقال إن كانت عرصة الجدار عريضة لايجبر، لإمكان القسمة، وإلا أجبر دفعا للضرر.

٣ ـ إذا طلب أحدهما بناءه من شريكه، ولم يمانع في بنائه وهو يأبي المشاركة معه ـ كما طلب لم يجبر شريكه على ذلك، وقيل لهما إن شئتما فاقتسما العرصة، وهذا إذا كانت العرصة عريضة، فإن كانت لا تقبل القسمة اشتركا في البناء إن أمكن إجبار الآبي، وإن لم يمكن فبناه الطالب كان له أن يرجع على صاحبه.

إذا بنى أحدهما بلا إذن صاحبه عد متبرعا وليس له أن يرجع على صاحبه بشىء . وعن محمد أنه يرجع لأنه إنما بنى إحياء لحقه فكان غير متبرع وهو الصحيح \_ وفى هذا القول تيسير .

إذا أراد أحدهما البناء وأراد الآخر القسمة أجيب طالب القسمة إن
 كانت العرصة عريضة ، وإلا أجيب طالب البناء دفعا للضرر.

الثانية: أن تكون الحمولة لأحدهما. وهاك أحكام هذه الحال:

١ \_ إذا طلب صاحب الحمولة القسمة وأبى الآخر، وكانت العرصة عريضة أجبر على القسمة، وبه يغتى \_ وإلا لم يجبر لتحقق الضرر بالقسمة وذلك لعدم قبول العرصة القسمة.

٢ \_ إذا طلب صاحب الحمولة البناء وأبى الآخر أجبر على ذلك، وهو الصحيح؛ إذ في تركه ضرر بصاحبه.

٣ ـ إذا بنى صاحب الحمولة بلا إذن كان له الرجوع على صاحبه وهو الصحيح.

إذا قام بالبناء الآخر بدون إذن من صاحب الحمولة، فإن كانت العرصة عريضة عد متبرعا، ولم يرجع على صاحبه، وإلا رجع عليه.

ثم في كل موضع لا يعد الباني فيه متبرعا، يكون له أن يمنع صاحبه من الانتفاع إلى أن يرجع عليه بما يصيبه من النفقة أو من قيمة البناء.

### وجاء في حاشية ابن عابدين:

وخلاصة القول فيما مضى أن الشريك إذا لم يضطر إلى العمارة مع شريكه بأن أمكنه القسمة فأنفق بلا إذن فهو متبرع، ولا يرجع على شريكه على القول الصحيح.

وإن اضطر وكان الشريك يجبر على العمل معه فلا بد من إذنه أو إذن القاضى، فإذا أذن من أحدهما يرجع عليه بحصته مما أنفق لأنه في هذه الحال يعد وكيلا عنه في العمل، وإلا كان متبرعا ليس له حق الرجوع بشيء إذ كانت له وسيلة لاستصدار إذن له بالبناء فأعرض عنها، فكان إعراضه دليل تبرعه.

وإن اضطر وكان شريكه لا يجبر على العمل معه، فإن أنفق بإذنه أو بأمر القاضى رجع على شريكه بحصته مما أنفق، وإن أقدم على العمل بلا إذن رجع على شريكه بحصته في قيمة ما أقام (١). وإنما لا يعد متبرعا لاضطراره وفقدان الوسيلة لحصوله على الإذن.

وإثبات أن الحائط الفاصل بين بناءين مشترك بين مالكيهما، تتبع فيه القواعد العامة للإثبات، فلا يختص ذلك بقاعدة خاصة، فعلى من يدعى ذلك الإثبات بالأدلة الشرعية الدالة على ذلك.

ذلك ما يتعلق بالشريعة الإسلامية، أما ما جاء بالقوانين الوضعية، فقد جاء القانون المدنى المصرى فيه ببيان شامل مستمد من التشريع الوضعى والشريعة الإسلامية، ونقله القانون الليبي حرفيا وأخذ القانون العراقي الجزء الأكبر من هذا البيان . أما القانون السورى واللبناني فقد جاء بيان كل منهما مختصراً وتختلف بعض أحكامه عن أمشالها في القانون المصرى وذلك نشيجة لاختلاف العادات والأعراف، وهو ما أسس عليه التشريع في هذا المجال وفي الشرائع عامة.

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين ، جـ ٣، ص ٨٣٩، وجامع الفصولين، جـ ٢، ص ٢٠١.

### في إثبات الشركة في الجدار :

تنص (م ۸۱۷) صدنی مصری علی أن الحیائط الذی یکون وقت إنشائه فاصلا بین بناءین یعد مشترکا حتی مفرقهما ما لم یقم دلیل علی العکس، وذلك ما نص علیه فی المادة (۱۰۹۱) مدنی عراقی، (۸۲۷) مدنی لیبی.

ومفاد ذلك أن يكون الحائط فاصلا بين بناءين لا بين أرضين، وأن يكون هذا الفصل على هذا الوضع قد تحقق منذ أنشئ الحائط، فإذا لم يتوافر ذلك بأن لم يكن وقت إنشاء الحائط إلا بناء واحد ملاصق له ثم أقيم بعد ذلك البناء الآخر، فلا تقوم هذه المقرينة. وتحقق هذا الوضع يكفى فى الحكم بالاشتراك فى الحائط عند ادعائه حتى منتهى البناء الأخفض \_ أما ما يعلو فلا تكفى هذه القرينة لإثبات الشركة فيه، ويتناول الحكم بالشركة الجدار وعرصته، ويستطيع المنازع أن ينقض القرينة بدليل عكسى يدل على سقوط هذه القرينة بما يدل على عكسها. وقد تعد القرينة فى الشريعة الإسلامية دليلا كافيا فى إثبات الشركة عند النزاع فيها عند من يرى بناء القضاء على القرائن إذا ما أفادت طمأنينة وظنا راجحاً.

### حقوق الشركاء في الحائط الهشترك :

تنص المادة ( ٨٥٠) مدنى مصرى على أنه ليس لأحد الشركاء في الحائط المشترك أن يطلب قسمته لأن الغرض الذي أعد له الحائط يستوجب أن يبقى دائما على الشيوع. ولذا كان هذا الشيوع إجباريا وللشريك فيه أن يستعمله بحسب الغرض الذي أعد له، وأن يضع فوقه أخشابا يقوم عليها السقف دون أن يحمل الحائط فوق طاقعه. (م ٨٢٣) فقرة أولى مدنى مصرى، (م ٨٢٣) فقرة أولى مدنى ليبي.

أما القانون المدنى العراقى فقد نص فى مادته (١٠٨٧) فقرة ١ على أن لكل من الشريكين فى الحائط المشترك أن يضع أخشابا أو غيرها بقدر ما لشريكه بشرط ألا يجاوز كل منهما ما يتحمله الحائط، وليس لأحدهما أن يزيد فى ذلك بدون إذن الآخر.

ونص فى ألمادة (٩٧٤) فقرة ٢ مدنى سورى عملى أنه يجوز لمالك حائط مشترك أن يضع أخشابا من جهة عقاره على الحائط المشترك أو أن يسند إليه جسورا أو منشآت أو سوى ذلك من الأبنية حتى غاية نصف الثقل الذي يتحمله الحائط.

ومثل هذا جاء في (م ٧٠) من التقنين اللبناني.

وهذا التشريع لا يختلف في مجموعه عما أشرنا إليه من أحكام في الشريعة الإسلامية، مع ملاحظة أن الشريعة إنما تشترط عدم إضرار أحد الشركاء بحقوق الآخرين، وألا يكون استعمال الحائط من شنأنه أن يحمله فوق طاقته وإن تجاوز انتفاع أحدهما انتفاع الآخر به دون أن يحول ذلك دون انتفاع الآخر بمثل انتفاع صاحبه.

وليس لأحد الشركاء في التشريعين أن يفتح في الحائط المشترك مطلات أو منافذ لأن هذا يتعارض مع الغرض الذي أعد له الحائط، ويعد في الواقع تصرفا غير مأذون به في ملك الغير، ولذا كان للشريك حق منع صاحبه من فعل ذلك.

### تعلية الحائط المشترك :

تنص المادة (٨١٥) مدنى مصرى على أن للشريك في الحائط تعليته إذا كانت له مصلحة جدية في هذه التعلية بشرط ألا يلحق شريكه بسبب ذلك ضرر بليغ، وعليه وحده أن ينفق على التعلية وصيانة الجزء العلوى وعمل مايلزم لجعل الحائط يتحمل زيادة العبء الناشئ عن التعلية دون أن يفقد شيئا من متانته، فإذا لم يكن الحائط المشترك صالحا لحمل التعلية فعلى من يرغب فيها من الشركاء أن يعيد بناء الحائط كله على نفقته بحيث يقع ما يزيد في سمكه في ناحيته هو بقدر الاستطاعة، ويظل الحائط المجدد في غير الجزء المعلى مشتركا دون أن يكون للجار الذي أحدث التعلية حق في التعويض.

وهذا يطابق ما جاء في المادة (٨٢٤) مدنى ليبى والمادة (١٠٨٩) فقرة ٢ مدنى عراقى ـ وتعليه الحائط قد تكون لستر سطح البناء أو الطبقات الجديدة التى يريد الراغب في التعلية إنشاءها، ولم يشترط القانون المصرى والقانون الليبى والقانون العراقي في التعلية رضا الشريك الآخر، أو إذنه بل جعل ذلك حقا للشريك بخلاف القانون المدنى السورى والقانون اللبناني إذ جاء فيهما أنه لا يجوز رفع الحائط المشترك أو البناء عليه بدون ترخيص من الشريك الآخر، وفي ذلك (م ٩٣٤) فقرة ١ مدنى سورى، و (م ٧٠) لبناني، وذلك ما ذهب إليه فقهاء الحنفية كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق نقلا عن جامع الفصولين.

وبناء على ما تقدم، إذا اتفق الشركاء على التعلية تحمل كل منهم نصيبه فى نفقاتها. وإذا لم يكن هناك اتفاق كان للراغب فيها ـ مع مراعاة ما ذكرنا ـ أن يستقل بها بالشروط التي بيناها وليس في هذا ما يخالف الشريعة على الجملة.

وإذا انفرد أحد الشركاء بتعلية الحائط المشترك على الوضع الذي بيناه أصبح الجزء المعلى مبلكا خالصا له. ولكن للشريك الآخر إذا منا تجددت له حناجة في الإفادة من هذا الجنزء المعلى حق الاشتراك فيه، إذا هو قام بندفع نصف ما أنفق عليه ونصف قبمة الأرض التي زيدت في عرصته، تبعا لزيادة سمكه إن كانت هناك زيادة، وهذا منا نص عليه في المادة (٨١٦) من القنانون المدنى المصنوى والمادة (٨٢٥) ليبي، والمادة (١٠٩٠) عراقي، وهو كما نص عليه أيضا في القانون المدنى السورى (م ٩٧٥) وفي الجنزء الأخير من المادة (٧١) لبناني. وحق الاشتراك في الجزء المعلى لا يسقط بالتقادم ، فتجوز المطالبة به في أي وقت.

#### التزامات الشركاء في المائط المشترك :

تنص المادة (٧١٤ ب ـ ٢) مدنى مصرى على أنه إذا لم يعد الحائط المشترك صالحا للغرض الذى خصص له عادة فنفقة إصلاحه أو تجديده على السركاء كل بنسبة حصته فيه، وهذا النص مطابق لماجاء في المادة (٨٢٣) فقرة ٢ مدنى ليبى والمادة (١٠٨٧) فقرة ٢، مدنى عراقى، وهو ما تقضى به القواعد العامة الشرعية.

وبناء على ذلك يكون لأى منهم فى هذه الحال أن يجبر الآخرين على المشاركة فى هذه النفقات بهذه النسبة ما دامت ضرورية لاستعمال الحائط المشترك، وفقاً للغرض الذى خصص له.

ولكن إذا كانت مصلحة تجديده تخص أحد الشركاء وحده كان وحده هو الملزم بهذه النفقات، ويستطيع الشريك أن يتخلص من هذه الالتزامات إذا تخلى عن حق ملكه في الحائط طبقا للقواعد العامة التي تجيز التخلي عن الحق العيني، وعند ذلك لا يجوز له بعد هذا التخلي أن ينتفع بالحائط. ويلاحظ أنه يمتنع على الشريك أن يتخلي عن هذا الحق، إذا كانت حاجة الحائط التي دعت إلى الإصلاح أو التجديد ترجع إلى خطأ من جانبه، إذ يتعين عليه حينئذ أن يتحمل وحده نفقات هذا الإصلاح والتجديد.

### الملكية الشائعة في العقار والمنقول:

أما الملكية الشائعة في المنقول، فيئبت بها لجميع الشركاء فيه حق الانتفاع بحسب حصة كل منهم فيه.

والمنقول إما مثلى وإما قيمى، فإن كان مثلياً فانتفاع الشركاء فيه يكون بعد قسمته بينهم إن تيسرت بسبب تعدد وحداته أو عدم تلاصق أجزائه كالمعدود المتماثل والمكيل والموزون. وإن لم تكن كان انتفاعهم به بطريق المهايأة الزمانية. ولكل شريك أن يتصرف في حصته بما يشاء من بيع وإجارة وهبة ورهن مع مراعاة شروط كل تصرف من حيث توقفه على القسمة والتسليم أو عدم توقفه. وليس للمنقول المشترك من ناحية الانتفاع به أو التصرف فيه أحكام يختص بها تستوجب الشرح والتفصيل، ولذا لا يرى للفقهاء فيها بحوث مستقلة.

أما العقار المشترك، فإن بيان أحكامه يكون بالنظر في الموضوعات الآتية : طريقة الانتفاع به، إدارته والمحافظة عليه وصيانته ونفقاته، التصرف فيه، ما يترتب على الشركة فيه من حق التملك.

# انتفاع الشركاء به :

الشريك في العين بالنظر إلى حصته الشائعة فيها مالك له حقوق الملك فيما يملك منها، وله منافعه وثمراته، وبالنظر إلى حصة غيره من الشركاء فيها أجنبي ليس له حق الانتفاع بها ولا حق التصرف فيها إلا في حدود ما يعطى من ولاية في ذلك يكتسبها من صاحب الحصة بإذن يبصدر منه صراحة أو عرفا، ومن ثم تتحدد حقوق كل شريك فيها بقدر حصته منها، وإن كانت لا تتركز ولا تنحصر في جزء معين محدد منها بسبب شيوع حصته فيها، وانتشارها في جميع أجزائها مهما ضؤلت، وإنما تتعلق بالعين جميعها على هذا الوضع:

وإذا كان للمالك بمقتضى ماله من حق الملك أن يستعمل ما يملك وأن يستغله وأن يتصرف فيه، فإن سلطة الشريك صاحب الحصة الشائعة في العين المشتركة تكون مقيدة بحقوق الشركاء الآخرين بحيث لا ينالهم من مباشرته لحقوقه في حصصهم كذلك. وذلك فيها ضرر غير معتاد، في سبيل مباشرتهم لحقوقهم في حصصهم كذلك. وذلك

أصل عام اتفقت عليه كلمة الفقهاء الشرعيين جميعاً وبه أخذت القوانين الوضعية في البلاد العربية، وهو ما أشير إليه في الفقرة الأولى من المادة (٨٢٦) مدنى مصرى، والمادة (٨٢٥) مدنى سورى، والمادة (٨٢٥) مدنى ليبي ، إذ جاء فيها جميعها : أن كل شريك في الشيوع يملك حصته ملكا تاما وله أن يتصرف فيها وأن يستولى على ثمارها وأن يستعملها بحيث لا يلحق ضررا بحقوق الشركاء الأخرين.

وفى هذا المعنى أيضا ما جاء فى المادة (٦) مدنى عراقى وبه أخذت المادة (٨٢٦) من قانون الموجبات اللبنانى، إذ نص فيها على أن كل شريك يمكنه أن يستعمل الشيء المشترك على نسبة ماله من الحق بشرط ألا يستعمله على وجه يحول دون استعمال الشركاء الآخرين لحقوقهم.

وعلى هذا ف الأعمال التى يستطيع المشريك فى الملك الشائع أن يباشرها منفردا هى التى تكون فى نطاق ما أعدت له العين المشتركة، ويستطيع الشركاء جميعا فى الوقت نفسه أن يباشروها كل على النفراد، وذلك مثل أن يكون الشىء المشترك طريقاً فيكون لكل منهم أن يمر فيه متى أراد وكلما شاء، أو يكون مسيلا فيكون لكل شريك فيه أن يصرف فيه ما يفضل من الماء المستعمل فى ملكه فى أى وقت، وهكذا بحيث لا يترتب على استعماله ذلك الاستعمال ضرر بغيره، كأن يحول بينه وبين استعماله لهذا الحق أو ينقصه.

أما منافع الاستعمال أو الاستغلال التي لاتقبل المشاركة على هذا الوضع من الاستقلال والانفراد لأن مباشرتها تستلزم الاستشثار بالعين المشتركة جميعها أو بجزء معين منها، فلا يجوز لأى شريك فيها أن يقوم بها منفرداً مستقلا وإن لم يتجاوز في انتفاعه على هذا الوضع جزءا معينا معادلا في المقدار لحصته الشائعة في العين. وذلك مثل أن يبني الشريك في الأرض المشتركة كلها أو في جزء منها يساوى في المساحة حصته فيها، أو أن يزرعها أو أن يؤجرها إلا في حدود المبدأ الذي أشرنا إليه فيما سبق وهو أن يكون ذلك عن ولاية شرعية وإلا كان ذلك منه تجاوزا لحقه واعتداء على حقوق غيره من الشركاء، ومن ثم كان لهم إذا ما أقدم على ذلك حق منعه ومخاصمته وطلب إزالة ما أحدث من بناء أو غراس، ورفع

يده عما استولى عليه مع مراعاة ألا يكون في ذلك تعسف في استعمالهم لهذا الحق على ما بينا من قبل في كلامنا وشرحنا لهذا النظرية.

وقد ذهب الحنفية استثناء من هذا المبدأ إلى جواز انتفاع الشريك ذى «الحصة الشائعة» بالعين المشتركة جميعها إذا كانت دارا أو بيتا لا تضرهما سكناه فيهما أو أرضا لا تنقصها زراعته إياها أو خادما/ وذلك بشروط ثلاثة :

- ١ ـ أن يكون الشريك الآخر غائبا.
- ٢ ـ ألا يكون في انتفاعه ضرر للعين كلها.
  - ٣ ـ ألا يكون الشريك الآخر يتيما.

وذلك بخلاف نحو الدابة من كل ما يختلف استعماله باختلاف المنتفع، ومثل غيبة الشريك موته إذا لم يكن وارثه حاضراً.

وفى القنية: لا يلزم الشريك الحاضر فى الملك المشترك إذا انتفع به كله أجر نظير ما انتفع من ملك صاحبه وليس للغائب أن يستعمله إذا حضر بقدر ما استعمله الحاضر زمنا أو مكانا لأن ذلك لا يكون إلا بطريق المهايأة ولا تكون المهايأة إلا عن رضا أو بعد خصومة.

وفى جامع الفصولين أن هذا استحسان مبناه أن للنَّسريك فى الدار أن يدخلها بلا إذن شريكه حال حضوره، إذ يتعذر عليه الاستشذان كلما أراد دخولها لانه كشير متسوال، وعلى هذا أمر الدور فيما بين الناس، والدخول ضرب من الانتفاع بالدار فإذا جاز تيسيراً ومصلحة . . جازت سكناها كذلك .

والأصل في ذلك أن الدور المشتركة في حق السكني تجعل كملك لكل من الشريكين على الكمال، إذ لو لم تجعل كذلك لمنع كل منهما من دخول وقعود ووضع أمتعة إلا بإذن من صاحبه، فتتعطل منافع أملاكها، وهذا لا يجوز، ومن ثم اعتبر الحاضر ساكنا في ملك نفسه، فلم يلزمه أجر.

وفى الخانية الدار كالأرض فى انتفاع الحاضر بها كلها وأن للغائب أن يسكن بعد حضوره مثل ما سكن شريكه، وهذا رأى آخر استحسنه المشايخ وهو مروى عن محمد وعليه الفتوى.

وفى الخانية أيضا أن للحاضر أن يسكن كل الدار بقدر حصته زمانا، وفى رواية يسكن منها بقدر حصته مكانا فقط، وهذا يتفق مع سابقه وأساسهما واحد وهو استحقاق الشريك الغائب أن يعوض بقدر ما فاته عن الانتفاع ومبنى هذا فيما يظهر اعتبار انتفاع الشريك الحاضر من قبيل المهايأة التي تتم عن تراض إذ لا يتصور عرفا أن يرفض الغائب أن يعوض فكان ذلك دليل الرضا بما تم.

ولو خاف تخربها لعدم سكناها، سكنها كلها لأن ذلك يكون من قبيل الحفظ، وفي هذه الحال لا يسأل أجرا لأن حفظ المال المشترك من ولاية كل شريك عرفاً.

وكذلك الحكم فى الخادم يستخدمه أحد الشريكين أياما بقدر حصته، ورأى ابن عابدين بناء على هذا النص أن إطلاق شارح الدر فيما تقدم بالنسبة للدار والبيت والأرض جاء فى محل التقييد، وذلك ما يدل على أنه ليس فى المسألة روايتان فى رأيه (الدر، وابن عابدين، جـ ٣، ص ٢٦٨، وتقرير الرافعي جـ ٢، ص ٢٩٨).

بناء على ما تقدم اتفقت التشريعات الإسلامية والوضعية على أن جميع نفقات العين المشتركة سواء أكانت عقارا، أم منقولا، حيوانا أم جمادا، تكون على الشركاء جميعا كل بقدر حصته في العين المشتركة، فإذا قام أحدهم بهذه النفقات بدون إذن من الآخرين أو أمر من القاضي عد متبرعا بما أنفق، فلا يحق له أن يرجع عليهم بشيء منه إذا رضوا. ذلك هو المبدأ العام، إلا أن فقهاء الشيعة كانت لهم آراء مختلفة قضت باستثناء مسائل من هذا الأصل، أجازوا فيها للشريك إذا ما قام بالإنفاق على العين المشتركة وحده، دون إذن من بقية الشركاء أو أمر من القاضي، أن يرجع على الشركاء الآخرين بما يخصهم من هذه النفقة، وذلك لما ارتأوا فيها من أسباب تسوغ ذلك الرجوع.

وقد اختلفت آراؤهم في ذلك باختلاف أنظارهم وتقديرهم، فسمنهم من جعل مناط الرجوع على بقية الشركاء في هذه الحال اضطرار المنفق إلى الإنفاق، لأن اضطراره يدل على عدم تبرعه دون نظر إلى حال غيره من الشركاء من ناحية أنهم يجبرون شرعاً على هذا الإنفاق أو لايجبرون، ومنهم من نظر إلى هذه الحال

نظراً آخر، فلدهب إلى إعطاء المنفق حق الرجوع على أصحابه إذا كانوا يجبرون شرعا عليه، إذ كان يمكنه أن يرفع الأمر إلى القاضى في هذه الحال لإجبارهم على مشاركته في الإنفاق أو لحصوله على إذن منه به إذ امتنعوا ولم ينفذوا حكمه، وكان تفويته ذلك على نفسه بعدم الالتجاء إلى القضاء دليل تبرعه لعدم اضطراره حينئذ إلى أن يستقل بالإنفاق، فلم يكن له بسبب ذلك خق الرجوع بخلاف الحال الأولى، إذ كان قيامه بالإنفاق وحده بناء على امتناع شركائه وعدم وجود وسيلة لإجبارهم مع وجوب الإنفاق عليهم لاشتراكهم في الملك، دليلا على عدم تبرعه لاضطراره إلى ما أقدم عليه، ولم ير ذلك بعض الفقهاء، وهكذا اضطربت الأحكام وتعددت المسائل المتشابهة المنقولة عنهم التي اختلفت فيها الأحكام على الرغم من تشابهها، وذاك بعض هذه المسائل:

ا \_ فى الأشباه والنظائر عن الولولجية : حمام مشترك بين اثنين احتاج إلى عمارة وطلبها أحدهما من صاحبه، فامتنع فقام الطالب بها دون إذن من الآخر أو أمر من القاضى رجع على شريكه بحصته.

والملاحظ في هذا الفرع أن العين المشتركة لا تقبل القسمة وإذن فمثلها في هذا عين لا تقبل القسمة كالدار الصغيرة، والطاحونة، والدابة وغيره ذلك. وهذا ما يدل على أن مناط الرجوع في مثل ذلك هو تضرر الشريك الطالب من عدم استجابة صاحبه إلى ما طلب وضياع حقوقه بترك العمارة واضطراره إليها محافظة على حقوقه، وفي مثل هذا يجبر الشريك عليها شرعا عند امتناعه. وإذن فعلة الرجوع في هذه المسألة ومشيلاتها الاضطرار وجواز إجبار الشريك ولم يجعل فيها عدم رفع الأمر إلى القاضى للحصول على إذن منه دليلا على التبرع.

Y ـ وفى الأشباه أيضا ـ تفريعاً على قاعدة لا ضرر ولا ضرار: لا يجبر الشريك على الاشتراك في عمارة العين المشتركة عند الحاجة إليها، وإنما يقال لم ليدها أنفق واحبس العين إلى استيفاء قيمة البناء الذي تنشئه أو مقدار ما أنفقت في إنشائه، ولا تمكن شريكك من الانتفاع به حتى تستوفى حقك. وإنما يحبسها إلى استيفائه حقه من شريكه وهو ما يخص شريكه فيما أنفق، إذا أنفق بإذن شريكه أو بأمر القاضى، أما إذا أنفق بلا إذن من شريكه وبلا أمر قاض فليس له إلا قيمة مايخص شريكه عما أنشأ لا بمقدار حصته فيما أنفق.

ويرى فى هذا الفرع أنه مطلق فى المشترك فلم يفرق فيه بين ما يقبل القسمة وما لا يقبلها وأنه جعل للشريك المطالب إذا أنفق بلا إذن من صاحبه ولا أمر من القاضى، حق الرجوع على صاحبه بحصته من القيمة لا من النفقة.

ولم يتعرض فيه لما يصيب صاحبه من ضرر ولا لإجساره من عدمه، ولكن يظهر من تفريعه على قاعدة لا ضرر ولا ضرار أنه يشترط أن يترتب الضرر على عدم العمارة. وإذن يكون المناط في اعتبار المنفق غير متبرع ترتب الضرر على عدم العمارة، ولكنه يجب لترتب الضرر ألا يكون العقار المشترك قابلا للقسمة، أما إذا كان قابلا لها فإن الطالب يستطيع عند الامتناع أن يقسم وأن يقوم بعمارة حصته من العين المشتركة، ونتيجة ذلك أن المناط هنا هو تحقق الضرر بينما يرى أن المناط في المسألة السابقة الضرر وجواز الإجبار على القسمة جميعاً.

٣ ـ طاحونة مشتركة بين اثنين قال أحدهما لصاحبه اشترك معى في عمارتها فقال له صاحبه إن العمارة التي عليها الطاحونة تكفيني ولا أرضى بعمارتك التي تريدها، فانفرد الطالب بعمارتها، عد متبرعا ولاحق له في الرجوع «الدر المختار نقلا عن جواهر الفتاوي».

ويلاحظ أن هذا الفرع مخالف للنوع الأول لأن الطاحونة مما لا يقبل القسمة ويجبر فيه الشريك ويتضرر طالب العمارة من تركها، ورضا صاحبه بالحالة التي هي عليها لا يبرر ترك عمارتها إلى ما كانت عليه، ولا يرفع الضرر، ومع ذلك عد متبرعاً عند انفراده بالإنفاق خلافا لما أسس عليه الحكم في الفرع الأول<sup>(١)</sup>.

٤ ـ وفى الدر المختار أيضا فى نفس الموضع: طاحونة مشتركة بين اثنين طلب أحدهما من صاحبه الاشتراك فى عمارتها فأبى، فانفرد الطالب بعمارتها لم يكن متبرعا.

والحكم في هذا الفرع يختلف عن الحكم في سابقه ويتفق مع الحكم في المسألة الأولى، وقد نص فيه على أن أحد الشريكين إذا انفرد بالإنفاق على العبد أو أدى خراج الكرم المشترك كسان متبرعاً، لأن الآخر يجسبر على الإنفاق، وكذلك

<sup>(</sup>١) الدر المختار، جـ ٣، ص ٣٨٧ وما بعدها.

الحكم في الانفراد بالإنفاق على الدابة المشتركة فيعد المنفق متبرعا إذا انفرد بالإنفاق.

وهذا ما يدل على اشتراط الإذن من القاضى أو من الشريك في جميع الأحوال، حتى لا يعد المنفق متبرعا، لأن الضرر هنا في هذه المسائل متحقق إذ في عدم الإنفاق على الحيوان تلفه، وفي عدم المشاركة في الخراج الإجبار، وفي الكرم المشترك تلفه، إذا ترك الإنفاق عليه، وهذا مع ملاحظة عدم إمكان القسمة في العبد والدابة، وهذا ما يستوجب الإجبار، وعليه يكون الحكم في هذا الفرع مخالفا لما ذكر في الطاحونة.

٥ - وجاء في ابن عابدين: الدار إذا أمكنت قسمتها، وامتنع الشريك عن الاشتراك في عمارتها، فإنه لا يجبر إذ لا يجبر إنسان على عمارة ملكه، ولو أنفق الآخر عليها بلا إذن صاحبه، كان متبرعاً لأنه غير مضطر إذ يمكنه قسمتها، وتعمير حصته منها كما في الخانية.

وهكذا تجد في الفتاوي وفي كتب فقه الحنفية مسائل متشابهة اختلفت فيها الأحكام بما دعا ابن عابدين إلى أن يقول أن مسائل هذا الباب وقع فيها تحير واضطراب في كلام الأصحاب. ثم انتهى من النظر في هذه الفروع والمسائل. وفيما عليه الفتوى والاعتماد من هذه الأقوال إلى وضع الضابط الآتي أخيرا.

وقد جاء في الدر المختار أن كل من أجبر شرعا أن يعمل مع شريكه فعلا إذا فعله أحدهما بلا إذن فهو متطوع، وإلا لم يكن متطوعا ولا يجبر الشريك على العمارة إلا في ثلاث:

١ ـ أن يكون الشريك ضعيف الأهلية أو فاقدها وعليه وصي.

٢ ـ أن يكون المشترك وقفا عليه ناظر.

٣ ـ أن يكون الشيء المشترك متعذر قسمته، ككرى نهر ومبرمة قناة ومرمة بئر وعمارة دولاب أو سفينة معينة أو حائط لا يقبل القسمة أساسه، فإن كان أساسه يقبل القسمة، وبنى كل شريك في نصيبه حائطا خاصا به فلا إجبار ومثل ذلك كل ما لا يقسم كحمام وطاحون.

وقد علق ابن عابدين على هذا بأنه لا بد من تقييد عدم اعتبار المنفق متبرعا بأن يكون مضطراً إلى إنفاق شريكه معه ثم انتهى أخيرا إلى الضابط الذى وعدنا بذكره وهذا بيانه:

الشريك إذا لم يكن مضطرا إلى العمارة ولا يجبر شريكه على الاشتراك معه فيها بأن أمكنت قسمة العين المشتركة فأنفق بلا إذن فهو متبرع وإن اضطر إلى ذلك وكان الحكم أن شريكه يجبر على العمل معه، فلا بد في رجوعه عليه من إذنه أو من أمر القاضى وعندئذ يرجع على شريكه بما أنفق ، لانه قيام بالعمل باعتباره وكيلا عن صاحبه لصدور إذن صاحبه له أو أمر القاضى إياه، وإلا اعتبر متبرعا ولايحق له الرجوع بشيء، وإن اضطر وكيان الحكم أن شريكه لا يجبر على الاشتراك معه في العمارة، وأنفق بإذن منه أو بأمر من القاضى فإنه يرجع بكل ما أنفق وإن أنفق بلا إذن وبلا أمر رجع بقيمة ما أقام من عمارة لا بما أنفق عليها (من الدر المختار، وحياشية ابن عيابدين عليه، جرس، ص ٣٨٧ وما بعدها، والأشباه والنظائر، وجامع الفصولين، جرس، ص ٥٩ وما بعدها).

ولهذا الاضطراب في مذهب الحنفية رأيت من المستحسن أن أعرض لما ذهب إليه الأئمة الآخرون.

ذهب المالكية إلى أن المشترك إذا كان مما يقبل القسمة لم يجبر الشريك الممتنع عن العمارة على مشاركة الطالب له فيها لاندفاع الضرر بالقسمة، وإن كان مما لا يقبل القسمة كحمام وفرن وحانوت وبرج وغيرها، وأبى الشريك أن يشارك في العمارة أمره القاضى بالمساركة فيها ، فإن أبى قضى ببيع حصته كلها لمن يقوم بالعمارة. وذهب الشيخ النفراوى إلى أن المعتمد أن يقضى ببيع الكل ولو كان ثمن البعض يكفى للعمارة، دفعا للضرر بتكثير الشركاء، ولطالب العمارة أن يأخذ المشترك بما قام عليه من الثمن، ويستثنى من ذلك البئر والعين، فلا يجبر فيهما على البيع، ولكن يقال لطالب العمارة عمر إن شسئت، ولك ماحصل من الماء بسبب عمارتك، إلى أن تستوفى بقدر ما أنفقت، ما لم يدفع لك صاحبك ما يخصه من النفقة (من الشرح الكبير، وحاشية الدسوقى عليه، جـ ٣، ص

وذهب الشافعية إلى أن أحد الشريكين ليس له إجبار صاحبه على العمارة إذ الممتنع يضر بإجباره على العمارة، والضرر لا يزال بالضرر، ويجرى ذلك في نهر وقناة وبئر مما لا يقبل القسمة، وقيدوا ذلك بألا يكون الشريك الآخر محجورا عليه أو وقفا، ففي هذه الحال يجبر الولى أو الناظر مراعاة لمصلحة المحجور عليه وإبقاء لعين الوقف.

وإذا كانت العين المشتركة قد انهدمت وأراد أحد الشريكين بناءها لنفسه، لم يمنع وكان البناء له وينفرد بالانتفاع به لأنه ملكه، وإذا أراد إعادتها بنقضها المشترك فللآخر منعه كسائر الأعيان المشتركة (هـ من نهاية المحتاج، جـ ٤، ص ٤٠٠).

وبناء على هذا لم يفرقوا بين ما يقبل القسمة وما لا يقبلها.

وذهب الحنابلة إلى أنه إذا كان بين شريكين حائط مشترك فانهدم فطلب أحدهما إعادته وأبى الآخر، ففي إجباره على المشاركة في العمارة روايتان، إحداهما يجبر، نقلها حرب، وهي أصح الروايتين.

قال ابن عفيل: وعلى ذلك أصحابنا، وبه قال مالك في إحدى روايتين عنه، وقال به القاضى في القديم، واختاره بعض أصحابه وصححه؛ لأن في ترك العمارة ضررا فيجبر عليها، كما يجبر على القسمة إذا طلبها أحد الشريكين، وعلى نقضه إذا خيف سقوط البناء عليهما، وذلك لقول النبي (عليه في لا ضرر ولا ضرار.

والرواية النانية لايجبر، وهي أقوى دليلا وهو مذهب أبي حنيفة، إذ لا يجبر المالك على عمارة ملكه، إذ إنه ملك لاحرمة له في نفسه، فلا يجبر صاحبه على الإنفاق عليه، كما لو كان له خاصة. وفارق القسمة فإنها دفع للضرر فيها بما لا ضرر فيه. وإعادة البناء أو العمارة فيها مضرة بإلزام أحدهما بإنفاق ماله، ولا يزال البضرر بما فيه ضرر. وإنما يزال بما ليس فيه ضرر. ويفارق هدم البناء إذا خيف سقوطه، لأنه يخاف من سقوطه تلف غيره، فيجبر على ما يزيل هذا التلف. ولا نسلم أن في تركه عمارة المنهدم ضرراً فإن الضرر إنما حصل بانهدامه لا بسترك إعادته. وترك البناء ليس إلا تركا لما يحصل به النفع، وقد يكون الممتنع لا يرى أن انتفاعه بالإنفاق عليه يعادل ما سينفقه في هذه السبيل وقد يكون معسراً، ولكن إذا أراد الطالب للعمارة البناء، فليس للمتنع منعه وله بناؤه بأنقاضه، إن شاء، وبناؤه

بآلة من عنده، قإن بناه بأنقاضه فالحائط بينهما على الشركة، كما كان لأن المنفق إنما أنفق على التالف، وذلك أثر لا عين يملكها، وإن بناه من عنده فالحائط له خاصة، وله يمنع شريكه من الانتفاع به ولا يملك إجباره على نقضه، لأنه لايملك منه من بنائه وإذا أعاده بإذنه رجع عليه بحصته.

وعلى الرواية الأولى ، إذا أجبر الحاكم الممتنع فلم يمتثل أخذ الحاكم من ماله وأنفق. فإن لم يكن له مال أنفق عليه طالب العمارة بأمر الحاكم أو بإذن الشريك. وفي هذه الحال يرجع بحصته مما أنفق متى قدر صاحبه على الوفاء وإن أنفق مترعاً فليس له الرجوع وإذا بناه لنفسه بنقضه فهو بينهما على ما كان، وإذا بناه من عنده فهو له خاصة، إلا أن يدفع شريكه إليه حصته من النفقة. (من المغنى ، جـ ٥، ص ٤٥ وما بعدها).

## تصرفات الشريك بحصة شائعة ؛

الكلام على تصرف الشريك يقتضى أن نعرض لأهم مسائله وهى : الإجارة والإعارة والرهن والبيع والهبة والصدقة والوقف. وذلك ما سنوافيك به من أحكام الشريعة الإسلامية.

أما التشريع الوضعى فإنه يرى أن الشريك في حال الشيوع مالك لحصته في العين المشتركة يتبصرف فيها تصرف المالك في ملكه، وذلك ما جاء في الفقرة الأولى من المادة (٤٢٦) مدنى مبصرى، إذ نص فيها على أن كل شريك في الشيوع يملك حصته ملكا تاما وله أن يتصرف فيها وأن يستولى على ثمارها وأن يستعملها بحيث لا يلحق الضرر بحقوق الشركاء الآخرين.

وليس بختلف التشريع الوضعى في هذا عن التشريع الإسلامي من حيث المبدأ ولكن الخلاف بينهما قد يلاحظ في التطبيق، وذلك نظرا إلى ما يشترط في بعض التصرفات من شروط تشترطها الشريعة الإسلامية ولا تتوافر مع حال الشيوع بينما لا تشترط في التشريع الوضعى. وهاك بيان حكم تصرف الشريك شرعا:

#### إجارة الشريك حصته الشائعة :

يرى أبو حنيفة رحمه الله تعالى أن إجارة الحصة الشائعة من غير الشريك لا تجوز، وإن كانت معلومة المقدار كنصف وثلث، وفي تأجيرها للشريك روايتان عنه، رواية بالجواز وأخرى بعدم الجواز، ومرجع الرواية بعدم الجواز عدم القدرة على تسليم العين المؤجرة قبل القسمة.

وذهب الصاحبان إلى جواز تأجيرها مطلقا للشريك ولغيره وهو مذهب الشافعية لأن الإجارة ضرب من المعاوضة كالبيع، وإذ جاز بيع المشاع جاز تأجيره، والانتفاع بالمشاع مقدور بالمهايأة، وإذ لم يمنع الشيوع من التأجير للشريك، لم يمنع من التأجير لغيره، وإذا كان الشيوع الطارئ لا يفسد الإجارة اتفاقا، فكذلك لا يفسدها الشيوع المقارن لأن المقدرة على الانتفاع في الحالين واحدة.

ووجه قول أبى حنيفة أن المعقود عليه مجهول لجهالة محله، إذ الشائع اسم لجزء من الكل غير محدد ولا معين كالثلث، وهو غير معين فأشبه إجارة عبد من عبدين. ثم إن منفعة الشائع غير مقدورة التسليم والاستيفاء إذ لا يتصور تسليمه بنفسه حقيقة ، وإنما يتم تسليم باقى العين معه، وذلك غير مقدور ولا معقود عليه. والانتفاع بطريق المهايأة ليس هو الانتفاع الذى يقتضيه العقد وهو الانتفاع بالحصة الشائعة في كل المدة، إذ إن التهايؤ انتفاع بالمشترك كله بعض المدة، وهذا غير مقتضى العقد إن كانت المهايأة زمانية، وإذا كانت مكانية فإن الانتفاع فيها يكون ببعض المستأجر وبغيره.

وفى أثر الشيوع الطارئ روايتان عن أبى حنيفة أشهرها عدم الفساد به، ويجوز عند أبى حنيفة إجارة شريكين لرجل واحد داراً يملكانها لأن المنافع تدخل فى يده جملة واحدة من غير شيوع.

وأجار المالكية إجارة الحصة الشائعة في كل ما لا تختلف أجزاؤه في الانتفاع به كـمالا ونقـصـا ، جودة ورداءة، دون مـا يخـتلف الانتفـاع به في جـانب عن جانب، ولذا تجور عندهم عند تعيين الجهة.

ويرى الحنابلة عدم صحة إجارة الحصة الشائعة لغير أحمد الشريكين، وفي رواية أخرى عن مالك جواز إجارتها مطلقا.

#### تأجير العين المشتركة :

وإقدام أحد الشريكين على إجارة العين المشتركة جميعها لثالث، تصرف فيما لايملك بالنظر إلى حصة شريكه، ولذا يكون موقوفا على إجازته، فإن أجازه نفذ في حصته وإن رفض بطل واقتصر العقد على حصة المؤجر وكان للمستأجر حينئذ حق الفسخ لتفرق الصققة، وهذا عند من يرى جواز تأجير الحصة الشائعة من مالكها لأجنبي، أما عند من لا يرى ذلك، فإن العقد فيها لا يجوز أيضا.

وفى التشريع الوضعى يجوز لأحد الشركاء أن يؤجر حصته فى العين المشتركة لشريكه فيها، ولأجنبى، دون توقف على إذن من صاحبه، وإذا انفرد بتأجير العين المشتركة جميعها لم ينفذ تصرفه بالنسبة لصاحبه، وكان له حق طرده من العين إذا شغلها. وليس للمؤجر الشريك أو المستأجر فى هذه الحالة طلب الفسخ، لأن عقد الإجارة فى حقهما لازم، إلا إذا كان المستأجر قد أقدم على التعاقد معتقدا أن العين كلها للمؤجر، وقد أجره إياها فله عند ذلك حق طلب الفسخ لوقوعه فى غلط جوهرى يجوز له طلب الإبطال، ولهذا إذا كان التأجير فى جزء معين من العين المشتركة، ثم كانت القسمة فوقع الجزء المستأجر فى نصيب المؤجر نتيجة لهذه القسمة، استقر الأمر للمستأجر، ولم يكن لأحد أن ينازعه. (م ٢٦٨) مدنى مصرى.

## ا عارة الحصة الشائعة :

يرى الحنفية جواز الحصة الشائعة مطلقا للشريك ولغيره، لأن عقد العارية عقد غير لازم وليس فيه معنى المعاوضة، والانتفاع بها ممكن بالمهايأة إن كانت لأجنبى وبدون مهايأة إن كانت للشريك. كما يجوز عندهم إيداعها لإمكان المحافظة عليها من الوديع أجنبيا كان أم شريكا (جامع الفصولين، جـ ٢، ص ٦٣) وإلى هذا ذهب التشريع الوضعى (م ٤٣٦) مدنى.

#### رهن الحصة الشائعة :

وبرى الحنفية عدم جواز رهن الحصة الشائعة مطلقا من الشريك ومن غيره، فيما يقبل القسمة وفيما لايقبلها لعدم القدرة على التسليم والقبض، إذ إن قبض الرهن شرط لتمامه وقبض المشاع غير تام، ولافرق بين شيوع مقارن وشيوع

طارئ. وعن أبي يوسف رحمه الله تعالى أن طروء الشيوع لا يفسد الرهن (جامع الفصولين، جـ ٢، ص ٦٤).

أما التشريع الوضعى فيجيز رهن الحصة الشائعة مطلقاً لأنه لايشترط في الرهن قبضا إذا ما كان رهنا رسميا.

#### بنع الحصة الشائعة :

يجوز بيع الحصة الشائعة من الشريك ومن الأجنبى مطلقاً قبلت العين المشتركة القسمة أم لا، إلا في مشتركة بسبب الخلط في الحبوب ونحوها فإنه يجوز من الشريك ولا يجوز من أجنبي. ذلك لأن الشركة إذا كانت بينهما ابتداء بشراء أو بوراثة كانت كل حبة مشتركة بينهما، فكان التسليم ممكناً بتسليم حصة من الحسوب المشتركة على الشيوع من غير أن يكون في ذلك خلط بين ملكين كانا متمايزين. أما في حال الخلط فإن كل حبة تكون مملوكة بجميع أجزائها لأحدهما ليس للآخر فيها اشتراك فلا يمكن التسليم إلا بتسليم ما هو غير مملوك للبائع وذلك بتسليم حب مملوك جميعه لأحدهما مخلوطا بحب مملوك جميعه للآخر فيتوقف على إذنه، بخلاف بيعه من الشريك للقدرة حينتذ على تسليمه لما يملك دون اعتداء على نصيب غيره بتسليمه معه بدون إذن منه.

ويشترط في جواز بيع الحصة الشائعة عدم الضرر بالغير ، وبناء على ذلك لم يجز للشريك أن يبيع حصته من الزرع بدون الأرض قبل أوان قطعه إذ يؤدى ذلك إلى ضرر الشريك الآخر بتعرض زرعه للقطع في سبيل التسليم إلى المشترى قبل أوان قطعه. ولذا يجوز هذا البيع إذا كان بعد أوان القطع لعدم التضرر بالقطع حينئذ، ففي جامع الفصولين : زرع مشترك باع أحد الشريكين حصته فيه بلا إذن شريكه، إن كان ذلك بعد أوان القطع جاز، وإلا لم يجز لتضرره بالقسمة. وفيه دار بين اثنين باع أحدهما حصته في البناء فقط من آخر لم يجز لتضرر الشريك الآخر بالهدم.

ومنعوا أن يسيع أحد الشريكين جزءا معينا من مشترك سلواء أكان ذلك في أرض أو في بيت من دار بخلاف بيعه جزءا شائعا من المشترك (١).

<sup>(</sup>١) جامع الفصولين، جـ ٢، ص ٦٠ والدر المختار وابن عابدين، جـ ٢، ص ٣٦٥.

أما إقدام الشريك على بيع العين المشتركة جميعها أو على بيع جزء معين منها ولو كان معادلا لما يملك فيها فإنه يعد تصرفا فيما يملك وفيما لايملك، بل هو بالنظر إلى أن المبيع معين محدد يعد تصرفا فيما لايملك لأنه لايملك معينا ولا محددا فيكون بيعه موقوفا على إجازة شريكه، فإن أجاز نفذ وإلا لم يجز، وبناء على ذلك يبطل في حصته ويكون للمشترى حق طلب الفسخ في حصة الشريك الآخر البائع لوقوع هذا التصرف معيبا بسبب ما طرأ عليه من الشيوع ولتفرق الصفقة.

أما في التشريع الوضعي فيقول الدكتور الصدة في كتابه: الملكية، جـ ٢، إذاتصرف الشريك في العين المشتركة جميعها فإن تصرفه يكون قد صدر من غير مالك فيما زاد على حصته، فإذا كان هذا التصرف بيعا وقع قابلا للإبطال فيما بين طرفيه بالنسبة إلى ما زاد على جصته، طبقا لحكم المادة (٤٤٦) مدني، فيحق للمشترى أن يطلب الإبطال دون حاجة إلى انتظار نتيجة القسمة ـ ولا ينفذ هذا التصرف في حق الشركاء الآخرين فيما يتعلق بحصصهم سواء على أساس المادة (٤٤٦) مدنى أو على أساس المبدأ العام القاضى بأن ليس للشريك أن يأتى عملا فيه مساس بحقوق الشركاء الآخرين ولا يتوقف ذلك على نتيجة القسمة.

أما إذا كان التصرف في جزء مفرد من العين فإن الفقرة الشانية من المادة (٨٢٦) مدنى مصرى تحكمه، وتنص على أنه إذا لم يقع هذا الجزء في نصيب المتصرف عند قسمة العين انتقل حق التصرف إلى الجزء الذي آل إلى المتصرف بطريق القسمة، وللمتصرف إليه إذا كان يجهل أن المتصرف لا يملك العين التي وقع التصرف فيها مفرزة الحق في إبطال التصرف. وهذا حكم كما ترى لا يتفق مع ما ذهبت إليه الشريعة الإسلامية لأن انتقال حق المتصرف إليه إلى محل لم يرد عليه العقد أمر لا تقره الشريعة، ولا يكون ذلك إلا بعقد جديد. وقد علمت أن التصرف من الشريك على هذا النحو يمس حقوق الشركاء الآخرين، وذلك ما لا يسوغ في الشرعين؛ ولهذا لا يلزمهم، ولكنه ينفذ في التشريعين بإجازتهم كما ينفذ بحكم القانون، إذا أجريت القسمة فوقع الجزء المتصرف فيه في نصيب المتصرف.

#### الهبة والصدقــــة:

الهبة لا تتم إلا بالقبض الكامل ومن ثم كانت هبة الحصة المشاعة في عين تقبل القسمة غير جائزة حتى تقسم ثم تقبض إذا كانت لغير شريكه، أما إذا كانت من الشريك لصاحبه فهي جائزة لتمام القبض وارتفاع الشيوع حينئذ، وأما إذا كانت العين لا تقبل القسمة فإن هبة أحد الشريكين حصته منها لشريكه ولأجنبي جائزة. وطروء الشيوع لا يفسد الهبة بالاتفاق وإذا وهب الشريكان العين المشتركة لواحد وسلماه جميعا صحت الهبة لانعدام الشيوع عند القبض.

والتصدق بالحصة الشائعة كهبتها في كل ما مر من الأحكام لأن الصدقة نوع من الهبة

أما التشريع الوضعى فيجيز هبة الحصة الشائعة لأنه لا يشترط في الهبة قبضا إذا وثقت رسميا ، ولا يحول الشيوع دون القبض قانونا إذا ما كانت بغير إشهاد رسمي.

## الوقــــف : 😁

يرى أبو يوسف صحة وقف الحصة الشائعة من أحد الشريكين ولزومه، وذهب محمد إلى ذلك فيما لا يحتمل القسمة. أما فيما يحتمل القسمة فلا يلزم وقف الحصة الشائعة فيه إلا بتسليمها بعد القسمة وهذا في غير المسجد، أما في وقف الأرض مسجدا فلا يجوز مع الشيوع اتفاقا، إذ بقاء الشركة يمنع الخلوص لله تعالى. والشيوع الطارئ لا يفسد الوقف عند محمد رحمه الله(١).

#### إدارة المأل الشائع :

من القواعد المقررة أن إدارة المكان المملوك إنما هي لمالكمه أو من يقوم مقامه من وكيل أو وصى أو ولي، فمناطها الولاية، وبناء على ذلك تكون إدارة الأموال المشتركة على العموم من حق الشركاء فيها لأنهم هم المالكون، وعلى ذلك يجب لإدارتها إدارة تقوم عليه جميعه أن يجمعوا على ذلك أو ينيبوا عنهم وكيلا يقوم بذلك سواء أكان منهم أو من غيرهم، وهذا المبدأ لا خلاف فيه بين الشرعين غير

<sup>(</sup>١) الملكية ، ص ١٩٩ وما بعدها.

أن المادة (٨٢٨) فقرة ٢ مدنى تفيد أن هذه الإنابة قد تكون ضمنية يستدل عليها من الظروف، إذ قد نص فيها على أنه إذا تولى أحد الشركاء الإدارة دون اعتراض من الباقين عد وكيلا عنهم. ولاشك أن من أهم صور الاتفاق بين الشركاء على تنظيم الإدارة للمال الشائع قسمته قسمة المهايأة زمنية كانت أم مكانية وسيأتى بيان أحكامها عند كلامنا على انتهاء الشيوع.

ومما تجدر الإشارة إليه أن فقهاء الشريعة قد ذهبوا في مجال إدارة المال المشترك واستشماره إلى أنه إذا وجدت ثمار يخشى عليها كان للشريك عند حضور شريكه وإبائه البيع أن يطلب القسمة ليخلص له التصرف في حصته، فإذا كان شريكه غائبا جاز له بيع الثمار جميعها وأخذ ثمن حصته من المشترى وإبقاء ثمن حصة ضاحبه عنده إلى حضوره، فإما أجاز البيع وقبض مايخصه وإما رفض وضمن صاحبه قيمتها وذلك تجنبا للضرر.

وقد ذهب التشريع الوضعى فى حال تعذر الاتفاق بين الشركاء إلى تنظيم جعل السلطة فى إدارة مالهم المشترك لأغلبية الشركاء محسوبة على أساس قسيمة الأنصباء وفرق فيما يتعلق بمقدار هذه الأغلبية بين أعمال الإدارة المعتادة وأعمال الإدارة غير المعتادة.

فقد نص فى المادة (٨٢٨) مدنى مصرى على أن ما يستقر عليه أغلبية على الشركاء فى أعمال الإدارة المعتادة يكون ملزما للجميع. وتحسب الأغلبية على أساس قيمة الأنصباء، فإن لم تكن شمة أغلبية فللمحكمة بناء على طلب أحد الشركاء أن تتخذ من التدابير ما تقتضيه الضرورة، ولها عند الحاجة تعيين مدير لهذا المال وهذه المادة تطابق المادة (٧٨٣) سورى والمادة (٨٣٧) مدنى ليسبى، وفى القانون العراقى نصت الفقرة الثانية من المادة (١٠٦٤) على أن ما يستقر عليه رأى أصحاب القدر الأكبر من الحصص فى أعمال الإدارة المعتادة يكون ملزما للجميع حتى المخالف، فإذا لم تكن ثمة أغلبية فللمحكمة بناء على طلب أحد الشركاء أن تسخذ من الإجراءات ما تقنضيه الضرورة ولها أن تعين عند الحاجة مديرا، وللأغلبية أيضا أن تختار مديرا وأن تحدد مدى سلطته. وإذا تولى أحد الشركاء الإدارة دون اعتراض من الآخرين عد وكيلا عنهم.

أعمال الإدارة المعتادة هي التي لا تنطوى على تغيير أساسي أو تعديل في الغرض الذي أعد له المال الشّائع كالإيجار. وقد شرط التقنين اللبناني أن يكون للأغلبية السّافذ رأيها في الإدارة ثلاثة أرباع المصالح التي يتكون منها موضوع الشركة ، وإذا لم يتوافر ذلك لها لجأ الشركاء إلى القضاء ليقرر ما يراه أكثر انطباقا على مصلحة الشركة العامة، كما يمكنه حينئذ أن يعين للمال مديرا ويأمر بقسمته.

أما أعمال الإدارة غير المعتادة فقد نص في المادة (٨٢٩) مدني مصرى على أن للشركاء الذين يملكون على الأقل ثلاثة أرباع المال الشائع المشترك أن يقرروا في سبيل تحسين الانتفاع بهذا المال من التغييرات الأساسية والتعديل في الغرض الذي أعد له ما يخرج عن حدود الإدارة غير المعتادة، على أن يعلنوا قراراتهم إلى باقي الشركاء، ولمن خالف منهم حق الرجوع إلى المحكمة في خلال شهرين من وقت الإعلان، فإذا وافقت على قرار الأغلبية كان لها أن تقرر مع هذا ما تراه مناسبا من التدابير، ولها بوجه خاص أن تأمر بإعطاء المخالف من الشركاء كفالة تضمن الوفاء بما قد يستحقه من التعويض، وهذه المادة تطابق مادة (٨٧٤) سورى فيما عدا أن هذه الأخيرة تنص على أن يكون إعلان القرارات إلى باقي الشركاء بكتاب مضمؤن أو بطريقة رسمية أخرى كما تطابقها المادة (٨٣٨) ليبي.

ومن أعمال الإدارة غير المعتمادة بناء المنازل وبناء الأراضى الخالية من البناء الإعدادها للاستغلال، ولخطورة هذه الأعمال لم يكتف الشارع فيها بالأغلبية المطلقة وجعل للأقلية مع ذلك حق التظلم إلى المحكمة. أما القانون العراقى فقد اكتفى في هذا الشأن بالأغلبية المطلقة للشركاء فجعل لها سلطة التغيير والتبديل بإذن المحكمة، حيث تنص المادة ١٠٦٥ مدنى عراقي على أن للشركاء أصحاب القدر الأكبر في الحصص أن يدخلوا ـ بإذن من المحكمة في سبيل تحسين الانتفاع بالمال الشائع من التغييرات الأساسية والتعديل في الغرض الذي أعد له المال ما يخرج عن حدود الإدارة المعتمادة، وللمحكمة أن تقرر ما تراه مناسبا من الإجراءات، ولها بوجه خاص أن تأمر بإعطاء المخالف من الشركاء كفالة تضمن له الوفاء بما قد يستحقه من التعويض.

أما القانون اللبناني فلا يخول الشركاء سلطة في خصوص أعمال الإدارة غير المعتمادة، ومن ثم يتعين لإمكان القميام به أن يتفق جميع الشركاء في ذلك، فقد

نص في المادة (٨٣٦) من القانون اللبناني على أن لا تجبر الأقلية على قبول قرارات الأغلبية إذا كانت تختص أولا بأعمال التصرف وبأعمال الإدارة التي تمس الملكية مباشرة أو تختص بتعديلات جديدة في عقد الشركة أو الشيء المشترك، أو بعقد موجبات جديدة، ففي هذه الأحوال يجب أن يتغلب رأى المعارضين. وهذه المبادئ لا تتفق مع القواعد الشرعية الفقهية في جملتها، إلا بأن يرى أن هذه أحكام تقتضيها المصلحة وهي مصلحة عامة بالنسبة إلى كل مال مشترك على الشيوع، فإذا لم تكن وسيلة للاتفاق بين الشركاء أو لإنهاء هذا الشيوع، فإن الضرورة تقضى بوضع مثل هذا النظام، وفي مثل هذه الحال لا يعد ذلك خروجا على المبادئ الشرعية إذ مراعاة المصلحة يعد من الأدلة الشرعية.

أما الأعمال الخاصة بحفظ الأموال المشتركة، فمن حق كل شريك وذلك مانص عليه في المادة (٨٣٠) إذ جاء فيها: لكل شريك في الشيوع الحق في أن يتخذ من الوسائل ما يلزم لحفظ الشيء المشترك ولو كان ذلك بغير موافقة باقي الشركاء، وبذلك جاءت المادة ٧٨٥ سوري و(م ٨٣٩) ليبي، ومادة (١٠٦٩) عراقي وهو ما تدل عليه المادة (٨٣١) من القانون اللبناني، وهنذا ما يتفق وما ذهب إليه فقهاء الإسلام، فقد جعلوا أعمال الحفظ من الأعمال التي ينفرد بها كل شريك من جهة أنها أعمال مأذون فيها عرفا، بل لقد أباحوا ذلك للأجنبي، محافظة على المال الواجب احترامه.

#### حق الشريك في نهلك حصة صاحبه الشائعة عند بيعها لأجنبي :

تنص المادة (٨٢٣) مدنى مصرى على أن للشريك فى المنقول الشائعة ملكيته بين الشركاء فيه أو فى مجموع من المنقبول والعقار تشيع ملكيته بين شركاء أن يسترد قبل القسمة الحصة الشائعة التى يبيعها شريك آخر لأجنبى بطريق الممارسة، وذلك خلال ثلاثين يوما من تاريخ علمه بالبيع أو من تاريخ إعلانه به، ويتم الاسترداد بإعلان يوجهه إلى كل من البائع والمشترى، ويحل الشريك المسترد محل المشترى فى جميع حقوقه والتزاماته إذا هو عوضه عن كل ما أنفقه.

وإذا تعدد المستردون فلكل منهم أن يسترد بنسبة حصته.

وهذا حق شرعه القانون يشبه حق الشفعة، ويتفق معه في الحكمة من التشريع إلا أن القانون قد جمعل له نطاقا يختلف بعض الاختلاف عن نطاق

الشفعة، فهو يثبت في المنقول بينما لا تثبت الشفعة إلا في العقار عند جمهور الفقهاء، ثم هو لا يثبت إلا في منقول فقط أو في مجموع لا يتكون إلا من عقار ويثبت للشريك وقت البيع. وإذا تعدد الشركاء كان لكل منهم حق استرداد الحصة التي يبيعها أحدهم كل بنسبة حصته، وعلى ذلك تكون شروط ثبوت هذا الحق هي:

- ١ ـ أن يكون التصرف بالبيع، فلا يثبت عند التصرف بتصرف آخر من أنواع التصرف.
- ٢ ـ أن يكون التصرف واردا على حصة شائعـة فإذا ورد على حصة مفرزة
   لم يثبت هذا الحق.
  - ٣ ـ أن يكون التصرف صادراً لأجنبي لا لأحد الشركاء.
- إن يكون التصرف بطريق الممارسة، فإذا تم بطريق المزاد العلنى فلا يجوز الاسترداد إذ يمكن لمن يريده أن يدخل في المزاد.

ولا يقوم حق الاسترداد إلا بالنسبة إلى الحصة الشمائعة المبيعة كلها فلا يجوز تجزئتها بطلب جزء منها.

ولم تذهب الشريعة الإسلامية هذا المذهب إذ لم تجعل للشريك في هذه الحال إلا حق تملك الحصة المبيعة بطريق الشفعة على ما سنبين عند الكلام عليها، وعلى ما تكون فيه وما يجب أن يتوافر لها من شروط.

وقد ذهب القانون المدنى الليبى مذهب القيانون المصرى إذ جاءت فيه المادة (٨٤٢) مطابقة للميادة (٨٣٣) مدنى مصرى، أما التيقنين اللبنانى فلم يذهب هذا المذهب، ولم يجعل للشريك حقا فيما يباع من الحصص الشائعة في المال المشترك، إلا ما يكون له بالشفيعة وفقا لأحكامها، وذلك ما تدل عليه المادة (٨٣٨) منه إذ جاء فيها: أنه إذا باع أحد الشركاء حصته الشائعة من شخص آخر فلسائر الشركاء أن يتذرعوا بحق الشفعة، وفقا لأحكام القانون المختصة بها.

أما القانونان السورى والعراقي فليس فيهما نص في هذا الموضوع.

# رَفْعُ حَبِ (لرَّحِيُ (النَّجَيُ لِيَّالَيَ النَّقِطَاء الشيوع بالقسمة (أَسِلَتُمُ (لِنِّمُ الْفِرُونُ لِيَ

القسمة في لسان الفقهاء جمع النصيب الشائع من مال مشترك في جانب معين منه بناء على طلب أحد الشركاء، فإذا كانت أرض مشتركة بين اثنين مثلا فقسمت بينهما على حسب سهامهما، فاختص كل منهما بجانب معين منهما، وكان ذلك بناء على طلب أحدهما ـ تمت القسمة وصحت، أما إذا لم يكن من أحدهما طلب فلا تكون القسمة صحيحة.

والقسمة في الأعيان أهم سبب ينقضى به الشيوع وهي التي تعرف بالتعريف السابق، أما قسمة المنافع وهي المعروفة باسم المهايأة، فلا ينتهى بها الشيوع في الواقع وإنما تعد طريقة لتنظيم الانتفاع بالمال المشترك. وفيما يأتي الكلام على كل منهما.

## قسمة الأعيان :

هى جمع النصيب الشائع أو بعض الأنصباء الشائعة فى جزء معين من المال المشترك يمثل هذا النصيب أو هذه الأنصباء فى هذا المال، وذلك بطريق الإفراز والتمييز بالنظر إلى بعضه، وبطريق المبادلة أو المعاوضة بالنظر إلى بعضه الآخر، وذلك لأن كل جزء من المال المشترك على الشيوع مملوك لجميع الشركاء فيه على الشيوع مهما كان ضئيلا، فإذا خص شريك من الشركاء بجزء معين منه كان بعضه ملكا لهذا الشريك من قبل الاختصاص به نتيجة لانتشار ملكه وشيوعه فى جميع أجزاء المال، وبعضه الآخر ملكا له بطريق المعاوضة والمبادلة عما كان له فى بقية المال المشترك من الأجزاء. ولولا هذا ما كان هذا النصيب ملكا لمن يختص به وإنما يكون مشتركا بين جميع الشركاء كل بقدر حصته فى المال المشترك، وإنما اختص به وصار جميعه ملكا له بالقسمة بناء على أنه قد أخذ فيه عين حقه بالنظر إلى ما يملكه فيه ابتداء، وأخذ باقيه عوضا عما يملكه من الأجزاء فى بقية المال المشترك بطريق المبادلة، فصار كل النصيب له، بعضه من قبل المقسمة نتيجة للاشتراك وبعضه بطريق المعاوضة. وسواء فى هذا أن تتم القسمة بطريق التراضى أو بطلبها من القاضى لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة فى الحالين، وهو التراضى بين المتبادلين، من القاضى لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة فى الحالين، وهو التراضى بين المتبادلين، من القاضى لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة فى الحالين، وهو التراضى بين المتبادلين، من القاضى لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة فى الحالين، وهو التراضى بين المتبادلين، من القاضى لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة فى الحالين، وهو التراضى بين المتبادلين،

وكذلك الحال إذا كانت جبرية بطلب أحدهما لقيام القاضى حينئذ مقام الممتنع فى تحقق رضاه منعا لظلمه المتسمثل فى امتناعه، كما هو الحال فى المدين يجبر على قضاء الدين، ويقوم القاضى ببيع ماله فى هذه السبيل، إذا أصر على امتناعه، إذ قضاء الدين لا يتحقق إلا بطريق المعاوضة بينه وبين ما يوفى به، وبناء على هذا كانت القسمة فى جميع أحوالها إفرازا بالنسبة لبعض الأجزاء فى النصيب ومعاوضة بالنسبة لبعضها الآخر، وكان معنى المعاوضة لازما فى كل قسمة شرعية، إلا أنه قد أعطى لها فى المثليات المشتركة حكم الإفراز فى بعض الأحكام لأن المأخوذ من العوض مثل المتروك من المعوض، فكان فى المعنى كأنه هو وكأن من أعطى له هذا العوض قد أخذ عين حقه، حتى كان لكل من الشركاء أن يأخذ نصيبه من المال المثترك بدون رضا من صاحبه وفى غيبته.

وكان معنى المعاوضة فى القسمة فى جنس واحد مثلى كقمح مشترك وكتابين من نوع واحد ـ ضعيفاً لتساوى البدلين من كل وجه، وكان معنى الإفراز فيها ظاهراً لعدم التفاوت بين آحاد هذا المال أو أجزائه، وكأن كل شريك قد أخد بالقسمة عين حقه مميزاً عن ملك شركائه، ولذا كان لكل منهم أن يقسم فى غيبة الآخرين وبدون علم منهم وأن يتسلم نصيبه فى غيبتهم، ولكن لا تتم القسمة إلا بتسلم الغائب حينئد نصيبه، حتى إذا تلف قبل أن يتسلمه كان الباقى من المال المشترك بين الجميع، ولكن يجب أن يلاحظ مع هذا أنه إذا تلفت حصة القاسم من الشركاء بعد أن تسلمها، تمت القسمة بالنسبة إليه وكان تلفها عليه، ولايكون له فيما استبقاه لغيره من الشركاء حظ. غير أنه لوجود معنى المعاوضة فى هذا النوع على الرغم من ذلك، لم تجز قسمة المكيلات والموزونات والعدديات المتقاربة منه مجازفة كما لا يجوز بيعها مجازفة لما فى ذلك من شبهة ربا الفضل عند عدم التساوى إذ إن المعاوضة بطريق المجازفة فى الأموال الربوية غير جائزة لذلك.

وإذا كانت القسمة في جنس واحد قيمي كعشرين شاة مشتركة بين اثنين مثلا، أو قطعة أرض مشتركة فأخذ أحدهما بالقسمة تسع شياه، أو أخذ أحدهما الجانب الشرقي من الأرض وأخذ الآخر الباقي كان معنى المبادلة في هذه القسمة أظهر من معنى الإفراز، لوجود التفاوت بين آحاد المال المشترك أو بين أجزائه، فلا يكون كل من الشريكين قد أخذ عين حقه وإنما أخذ بعض حقه الذي كان له من

قبل، وبدل ما كان لة في باقى المال المشترك بطريق المعاوضة بينهما، وبناء على ذلك لا تجوز هذه القسمة إلا بحضور جميع الشركاء ولا يجوز لأى شريك أن يأخذ حيصته في غييبة الباقين، ولكن لاتحاد الجنس في هذا المال، ورغبة أحد الشركاء في أن ينتفع بحصته مفرزة يجبر القاضى الممتنع عنها من الشركاء إذا ما طلبها أحدهم.

وإذا كانت في جنسين أو أكثر من مال قيمي أو مثلي أو مختلط فإن معنى المبادلة في هذه الحال يكون أوضح وأظهر منه في الحال السابقة، ولـذا لا تجوز القسمة أيضا إلا بحضور جميع الشركاء، ولا يجوز لأحدهم أن يأخذ حصته في غيبة الآخرين، ولا تتم إلا بتراضيهم جميعا عليها، وإذا طلبها أحدهم وامتنع الآخرون لم يجبر القاضي عليها من يأباها منهم، إذا لم تكن بقسمة كل جنس من الأجناس بينهم على حدة.

أما إذا كَانت بقسمة كل جنس بينهم، كذلك فإنها حينئذ تكون من الحال الأولى إذا كان ذلك الجنس مثلياً ومن الحال الثانية إذا كان قيمياً.

وفى حكم الأجناس المختلفة الجنس الواحد، إذا تعددت آحاده وتفاوتت تفاوتا فاحشاً كالجواهر، أو لم تتعدد ولكن لا يحتفظ كل حظ بمنفعته التي كانت له قبل القسمة كالحمام الصغير، والطاحونة فإن القسمة في كل ذلك وأمثاله مما لاينتفع بكل حصة منه بعد القسمة الانتفاع الذي كان لها من قبلها، لا تتم إلا برضا الشركاء، ولا يجبر القاضى المتنع منهم عليها.

ومما تقدم يتبين أن القسمة قد تتم بقسمة كل واحد من المال المشترك، وتسمى حينئذ قسمة تفريق، كأن يكون المال المشترك أرضا أو قمحاً فيقسم كل من الأرض والقمح، وقد تتم بإعطاء كل شريك جنسا من المال يجمع فيه نصيبه كأن يكون المال المشترك أرضا زراعية ودارا فيأخذ أحد الشريكين الأرض والآخر الدار، وتسمى حينئذ قسمة جمع، وكل من قسمتى الجمع والتفريق قد تتم بطريق القضاء والجبر عليها من القاضى، وتسمى حينئذ قسمة قضاء أو قضائية، وتكون أمام القاضى بناء على طلب بعض الشركاء مع إباء الآخرين. وقد تتم بالتراضى بين الشركاء، وتسمى حينئذ قسمة تراض أو اتفاقية كما يسميها رجال القانون، وفي

هذه الحال قد تكون في مجلس القضاء عند تراضى جميع الشركاء عليها، وقد تكون بعيدا عنه إذا تمت بين الشركاء بتراضيهم في غير مجلسه.

#### والأموال بالنظر إلى هذين النوعين من القسمة نوعان:

الأول: ما يقبل كــلا منها وهو كل مال متــعدد تقبل آحاده التــجزئة مع بقاء منفعتها التي كانت لها قبل القسمة، وذلك كعدد من الدور الكبيرة أو الضياع.

والثانى: ما يقبل أحدهما فقط وهو إما أن يقبل قسمة التفريق فقط كدار كبيرة، أو ضيعة من كل مال غير متعدد تقبل التجزئة مع بقاء منفعته التى كانت له قبل القسمة لكل حظ منه. وإما أن يقبل قسمة الجمع فقط، وهو كل مال متعدد الآحاد إذا كانت آحاده لا تحتفظ بمنفعتها التى كانت لها بعد القسمة كعدد من السيارات.

ومن البيان المتقدم، يتبين أن القسمة طريق انتفاع كل مالك شريك بما يملك من المال المشترك انتفاعاً كاملا غير مقيد بحقوق شركائه في هذا المال نتيجة لشركتهم فيه. وأنها لذلك أثر ونتيجة لثبوت الملك في المال المشترك، لأنها الطريق إلى تحقيق عنصر الانتفاع على وجه الكمال. ومن ثم كان حق المالك الشريك في القسمة أو حقه في طلب القسمة حقا لازما لملكه كحقه في التصرف فيه، ولم يجز أن يحال دونه أو أن يمنع منه ولو باتفاق بينه وبين شركائه، وكان الاتفاق بين الشركاء في المال المشترك على بقائه مشتركا وعلى ألا يكون الأحدهم طلب قسمته اتفاقًا باطلا غير ملزم لهم كاتفاقهم على عدم جواز التصرف فيه ببيع أو نحوه طالت مدته أو قصرت.

ولا يمنع شريك من طلب قسمة المال المشترك إلا حيث تكون آحاد المال أو أجزاؤه متفاوتة تفاوتاً فاحشاً، أو تفسدها القسمة كالجواهر، أو يكون المال عينا لا يحتفظ كل حظ منها بعد قسمتها بمنفعته التي كانت له من قبل، ففي هذه الحال لا تتم القسمة إلا بتراضي جميع الشركاء ولا يمنع منها ترتب الضرر عليها لرضاهم به، وهم أصحاب الحق، وإن عد ذلك منهم من قبيل السفه وسوء التصرف، ولذا لا يجبر القاضي عليها وسيأتي لذلك ريادة بيان.

ذلك ما ذهب إليه الفقه الإسلامي وخالف في ذلك التشريع الوضعي، فقد نص في المادة ٨٣٤ مدنى مصرى على أن لكل شريك أن يطالب بقسمة المال الشائع، ما لم يكن مجبرا على البقاء في الشيوع بمقتضى نص أو اتفاق، ولا يجوز بمقتضى الاتفاق أن تمنع القسمة إلى أجل بجاوز خمس سنين، فإذا كان الأجل لا يجاوز هذه المدة نف لا الاتفاق في حق الشريك وفي حق من يخلفه. وبهذا جاءت المادة (٨٨٨) مدنى سورى، والمادة (٨٤٣) مدنى ليبي كما نص في المادة (١٠٧٠) مدنى عراقي على هذه الأحكام، إذ جاء فيها أن لكل شريك أن يطالب بقسمة المال الشائع ، ما لم يكن مجبرا على البقاء في الشيوع بمقتضى نص أو شرط. ولا يجوز بمقتضى الشرط أن تمنع القسمة إلى أجل يجاوز خمس سنين. وإذا اتفق الشركاء على البقاء في الشيوع مدة أطول أو مدة غير معينة، فلا يكون الاتفاق معتبراً إلا لمدة خمس سنوات، وينفذ شرط البقاء في الشيوع في حق الشريك، وفي حق من يخلفه.

أما التقنين اللبنانى فقد جاء فيه ما يخالف بعض هذه الأحكام، إذ نص فى المادة (٨٤٠) من تقنين الموجبات والعقود اللبنانى، على أنه لا يجبر أحد على البقاء فى الشيوع فلكل شريك أن يطلب القسمة، وكل نص مخالف يكون باطلا، كما نص فى المادة (٨٤١) من هذا التقنين على أنه يجوز مع ذلك الاتفاق على أن الشريك لا يمكنه أن يطلب القسمة إلا بعد انصرام مدة معينة من الزمن لا تتجاوز خمس سنوات على الأكثر، على أن المحكمة يجوز لها حتى فى هذه الحال أن تأمر بحل الشركة، وبالقسمة فى أثناء المدة المتفق عليها لاستمرار الشيوع. فقد خول هذا التقنين للمحكمة بمقتضى المادة (٨٤١) مخالفة اتفاق الشركاء بأن تأمر بحل الشركة.

والواقع المشاهد أن الملكية الشائعة كثيراً ما تتعارض فيها حقوق الشركاء، ويؤدى تعارضها إلى منازعات قد تعوق انتفاع الشركاء بالمال المشترك على خير وجه، كما قد ينجم عنها قيود في حرية التصرف مراعاة لحقوق الشركاء، مما قد يحول دون قيام هذه الملكية بما يرجى منها من نفع خاص أو عام، ولذا كان الاتجاه في التشريع إلى ألا يحول دون إنهاء الملكية الشائعة عقبات، وأن يجاب إلى طلبه من يطلبها من الشركاء، وكانت تلك هي وجهة الفقه الإسلامي، غير أنه قد رأى

رجال التشريع أن المصلحة قد تدعو إلى بقائها لأسباب وقتية عارضة، فذهبوا إلى ترك تقدير ذلك للشركاء أنفسهم لأنهم أدرى بمصالحهم ولكن مع قيود روعي في وضعها جانب المصلحة الاجتسماعية. ولهذا كان الأصل أن يكون لكل شريك الحق في طلب القسمة، ولا يمنع من ذلك إلاحبث يكون مجبراً على البقاء في الشيوع بمقتضى نص قانوني، أو اتفاق بين الشركاء، ومن ذلك حال الشيوع الإجباري الذي أشير إليه في المادة ٨٥٠ مدنى مصرى، إذ جاء فيها بأنه ليس لشركاء في مال شائع أن يطلبوا القسمة إذا تبين من الغرض الذي أعد له هذا المال أنه يجب أن يبقى دائمًا على الشيوع. وذلك كما إذا تبين أن الانتفاع به لا يتم إلا على هذا الوجه، وأن القسمة تذهب بمنفعته، وقد عرض الفقهاء لمثل هذه الحال على صورة عامة، فَــدَهبوا إلى عدم جواز قسمـة الملك المشترك، إذا تضرر جميع الشركاء من قسمته. وذلك كطريق خاص مملوك لشركاء يسلكونه إلى أملاكهم، وليس لهم طريق سواه، ولا تصلح قسمته إلى عدة طرق، أو كسلم مشترك في منزل ذي طبقات لكل شريك طبقة، ولا سبيل لهم إلى وصولهم إلى طبقاتهم إلا عن طريقه، ولا يصلح لأن يكون منه عدة سلالم، ففي مثل هذه الحال لا يجاب طلب القسمة. وجاء في ابن عابدين أن من الفقهاء من ذهب إلى أن القاضي لايستجيب إلى هذا الطلب، وإن اتفق عليه لأنه لا يجوز للقاضي أن يـشغل نفسه بما لا فائدة فيه ولا يكون منه إلا الضرر، ولكن لا يمنعهم إذا فعلوا لأن القاضي لا يمنع من أقدم على إتلاف ماله.

ومما يتفرع على ذلك، أنه لو أوصى إنسان لعدة أشخاص بأرض زراعية مشترطاً بقاءها على الشيوع بينهم، فالوصية صحيحة، والشرط باطل لمخالفته مقتضى العقد على ماذهب إليه الفقهاء.

أما فى التشريع الوضعى، فقد جاء فى الملكية للدكتور الصدة أن اشتراط بقاء المال الموصى به على الشيوع بين الموصى لهم اشتراط صحيح، ما دام أنه لا يمنع القسمة فيما يزيد على خمس سنوات، وكان الباعث عليه مشروعاً، وقال إن هذه المسألة محل خلاف؛ إذ يرى فريق من الشراح أن هذا الشرط باطل، وذلك بناء على أن الشارع لم يجز الخروج على الأصل الذى يقضى بأن للشريك الحق فى طلب القسمة إلا باتفاق جميع الشركاء على ذلك حيث يكونون على بينة مما

فيه مصلحتهم ووفاء ذلك الشرط بها مع ملاحظة ما اشترطه القانون من عَدم تجاوز المدة خمس سنوات.

ويلاحظ على هذا الرأى أنه تجاهل الباعث المشروع الذى يدفع الموصى إلى إيراد مثل هذا الشرط. وإذا كان للموصى لهذا البعث أن يمنع الموصى له من التصرف فى العين الموصى بها، ويكون اشتراطه ذلك فى الوصية شرطا صحيحا فأولى أن يجوز له الاشتراط المانع من القسمة لمدة لا تتجاوز خمس سنوات.

وقد يـقال فى دفع هذه الملاحظة أن اشـتراط الموصى على الموصى لـه عدم التصرف فى العين الموصى بها يجعل وصيته بالعين وصية بمنافعها دون ذاتها، ومن ثم كان اشتراط عدم التصرف فيـها غير مخالف لمقتضى الوصية بخلاف اشتراط بقائها على الشيوع.

#### 

ركنها الفعل الذى يحصل به الإفراز والتمييز بين الأنصباء كالكيل فى المكيلات والوزن فى الموزونات والعدد فى المعدودات والزرع فى المزروعات وهكذا.

ويعد هذا الفعل قائما مقام الإيجاب والقبيول من المتقاسمين فيما هو ملحق بالمعاوضة من أنواعها على ما بينا، وبه يتحقق التراضى الواجب لصحة المعاوضة فيها. أما فيما هو معدود من قبيل الإفراز والتمييز بين الأنصباء كالقسمة في المثل عند اتحاد الجنس فليس فيه معنى المعاوضة، ولذا لا يحتاج الأمر فيه إلى الإيجاب والقبول، إذ يعده الفقهاء مجرد إفراز لتمييز الأنصباء بعضها من بعض.

واعتبار الفعل الذى يتم به الإفراز ركنا قائما مقام الإيجاب والقبول فيما ذكر واضح فيما إذا كانت القسمة بالتراضى بين الشركاء لتضمن رضاهم إنابة من يقوم به عنهم فيه، فكان كالوكيل عن طرفى العقد في إنشائه. أما إذاكانت بطريق الجبر من القاضى فإن نيابة القاسم حينئذ عمن يأباها منهم في هذه الحال تثبت شرعاً وقضاء للوصول إلى القسمة دفعا لظلمه، إذ إن إباءه القسمة عند طلبها بمن طلبها للانتفاع بملكه على وجه الكمال ظلم يجب دفعه. ولهذا لا تصح القسمة إلا بحضور جميع الشركاء فيما يعد من قبيل المعاوضة، وصحت في غيبة بعضهم فيما يعد إفرازا وتمييزاً. ذلك ما يظهر من كلام الفقهاء وتفريعهم المسائل.

#### ىكىسىما:

تعبين نصيب كل شريك من الشركاء على حدة مميزاً من نصيب غيره فيستقل بملكة نتيجة لها.

وهل تعد القسمة بالنظر إلى هذا الملك كاشفة عما يملكه في المال المشترك، فيعتبر مالكا له منذ بداية الاشتراك والشيوع، أم تعد منشئة لهذا الملك فيما لم يكن مملوكا له من الأجزاء التي كانت مملوكة لغيره من الشركاء قبل القسمة فيبتدئ ملكه لها من وقت القسمة عقب أن قد تلقاه عن شركائه بطريق المقايضة والمبادلة، فتطبق أحكام هذه المبايعة بينهما وتترتب عليها آثارها.

لم يظفرهذا الموضوع أو هذا السبحث في الفقه الإسلامي ببحث ونظره استقلالا بحيث تتضح منه آراء الفقهاء في ذلك، ولكنهم مع ذلك، قد كشفوا عن آرائهم فيه عند بيانهم لطبيعة القسمة، وفي حلولهم لبعض مسائلها، ذلك أنهم قد ذكروا أن القسمة لا تعخلو من معنى المعاوضة بين المتقاسمين على ما شرحنا فيما سبق. وأن هذا المعنى قــد يكون واضـحــا بينا، ولذا كــان له أثره. وهذا مــا هو حاصل في قسمة الأجناس المختلفة وفي قسمة القيميات على وجه العموم، وكان لذلك لابد فيها من مراعباة تحقق الرضا الواجب لصبحة المعاوضة، ولم يجيزوا لذلك الإجبار عليها. ومقتضى ذلك اعتبار المتقاسمين بيعين حل أحدهما محل الآخر، فيما كان له من ملك بمقتضى القسمة، وكان له بناء عليها ملك ما لم يكن مملوكا له من قبل، وهو مما كان ملكا لصاحبه من أجزاء المال المشترك نظير حلول صاحبه محله في تملك ما كان مملوكا له منها. ومعنى ذلك ثبوت الخلافة بينهما على الوجه الذي شرحناه في بيان طبيعة القسمة وأثبتوا فيها لذلك جواز اشتراط الخيار كما أثبتوا خيار الرؤية وخيار العيب وأجازوا الإقالة فيها أي فسخها بالتراضي بين المتقاسمين، كما يجوز في غيرها من عقود المعاوضات كالبيع والإجارة. ومظهر ذلك كله ذهابهم إلى أن القسمة منشئة للحق بالنظر إلى ما ملكه المتقاسم من الأجزاء التي لم تكن مملوكة له من قبل وليست كاشفة بالنسبة إلى جميع ما خص المتقاسم من حظ فيها.

وقد يكون صعنى المبادلة فيها غير بين كما في قسمة الجنس الواحد من المثليات على ما بينا فيما سبق. ولحفائه لم يشترطوا فيها رضا جميع الشركاء، وذهبوا إلى جوآز الإجبار عليها ولم يثبتوا فيها خيار الشرط ولا خيار الرؤية ولم يجيزوا فيها الإقالة فلا تبطل برضا المتقاسمين واتفاقهم (١١). ومظهر ذلك أنهم اعتبروها في هذه الحال كاشفة عن حق المتقاسم وليست من قبيل المبادلة ولا منشئة لحق له.

وليس مرد هذا إلى التفرقة في معنى القسمة وطبيعتها في الحالين؛ لأن المعنى فيهما واحد وإنما مرده إلى أمر خارج عنها وهو تماثل المال المقسوم تماثلا لا يتحقق معه معنى المبادلة على وضعه الصحيح المعروف في مبادلة الشيء بغير مشيله، وعلى هذا يكون نظر الفقه الإسلامي متجها إلى اعتبار القسمة في ذاتها منشئة للحق فيما لم يكن ملكا للمتقاسم من قبل كاشفة له فيما كان مملوكا له من قبل ، وإن اعتبروها كاشفة له في المثلى على العموم بسبب خارج عنها.

ويؤيد هذا ما جاء فى الهندية من أن أحد الشريكين فى الدار إذا باع منها بيتاً معيناً توقف عقده على إجازة شريكه فإن أجازه نفذ وكان البيت جميعه لمشتريه وباقى الدار بينهما وإن لم يجز بطل البيع وذلك لأنه قد باع مالا يملك إذ لايملك جميع البيت وإذا وقعت القسمة بعد ذلك فكان البيت المبيع فى نصيب بائعه لم يصح العقد إذ لا صحة لعقد بعد إبطاله ولو كانت كاشفة لصح العقد.

وكان نظر فقهاء الرومان مماثلا لنظر فقهاء الإسلام إذ بنوا نظرهم على أن جميع الشركاء يملكون كل ذرة من ذرات المال الشائع فلكل منهم حصة فيها فإذا وقعت القسمة أصبح كل منهم مالكا لجميع ما جعل نصيباً له وذلك لا يكون إلا عن مقايضة تمت في شأن الحصص الشائعة، وعلى هذا إذا وقعت القسمة في مال مشترك موروث بين الورثة فلا يكون الوارث خلفاً عن مورثه إلا بالنسبة إلى حصته الشائعة التي كانت له قبل القسمة في نصيبه الذي خصه بالقسمة.

أما بالنسبة لما عداه فإنه يكون خلفاً للمت قاسمين معه وعلى هذا تكون القسمة الفائلة للحق في خصوص ما كان لهولاء من أجزاء انتقلت بالقسمة إلى المتقاسم

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین، جه ۵، ص ۱۸۸.

معهم، وقد رتبوا على ذلك أن الرهن الذي ينشئه أحد الشركاء أثناء الشيوع على حصته الشائعة يظل قائماً على كل العقار المرهون على الرغم من وقوع القسمة حتى بعد قسمة هذا العقار وصيرورته إلى شريك غير راهنه. إذ في هذه الحال ينول إليه محملا بالرهن بقدر الحصة التي كانت لراهنه فيه، ولما كان الرهن لايقبل التجزنة فإن المتقاسم لايستطيع أن يخلص نصيبه إلا إذا وفي الدائن بكل دينه وإزاء هذه النتائج الضارة اتجه الفقه الوضعى والقضاء في عهد القانون المفرنشي القديم إلى تصوير آخر للقسمة يؤدي إلى عكس هذه النتائج إذ لم تجعل القسمة سند تمليك وإنما جعلت تصرفًا محددًا للأشياء التي يتلقاها الوارث، فكل واحد من الورثة لايرث سوى جزء يتعين بالقسمة واعتبرت القسمة ذات أثر رجعي وكان الوارث بمقتضاه خلفًا للمورث بالنسبة لكل ما خصه بسبب القسمة وذلك ما يجعل القسمة كاشفة للحق ومحددة له وليست ناقلة كما يجعل لها أثرًا رجعيًا على معنى أن أثرها يرجع ويستند إلى وقت بداية الشيوع.

وعلى هذا جاءت المادة ٨٤٣ مدنى مصرى إذ نص فيها على أنه يعتبر المتقاسم مالكًا للحصة التى آلت إليه منذ أن تملك فى الشيوع وأنه لم يملك غيرها شيئًا فى بقية الحصص وتطابقها المادة ٧٩٧ مدنى سورى والمادة ٨٤٧ ليبى، وتفيد المادة ١٠٧٥ عراقى أن معنى الإفراز فى القسمة يرجح على معنى المبادلة فيها فيعتبر كل متقاسم أنه كان مالكًا للحصة المفرزة التى آلت إليه وأنه لم يكن يملك شيئًا من باقى الحصص وعلى هذا أيضًا التقنين اللبنانى.

ومما يلاحظ أن هذا الحرج المتمثل في الرهن لا محل له في الفقه الإسلامي إذ لا يجوز فيه رهن الشارع.

وجملة القول أن ما ذهب إليه رجال القانون من جعل القسمة كاشفة لامنشئة إنما هو افتراض يخالف الواقع ألجأهم إليه ما يصدر من بعض الشركاء من تصرفات المال المشترك اعتبروها مع قيام الشيوع نافذة في المال المشترك وكان من أثر ذلك بقاؤها فيه بعد قسمته بين الشركاء وكان في بقائها إضرار بالغ بغير المتصرف من الشركاء ودفعًا لهذا الضرر التجئوا إلى الافتراض وجعل القسمة كاشفة عما كان للمتصرف من حق وأن تصرفه يجب أن يقتصر على حقه الذي ناله بالقسمة.

أما الفقه الإسلامي فلم يلجئه إلى مثل هذا الافتراض شيء من أحكامه مذلك لما ذهب إليه من توقف نفاذ جميع تصرفات الشركاء في المال المشترك على احازة الشركاء إذا ما مسهم هذا التصرف.

لزومها: إذا كأن المال المشترك مثليًا في يد أحد الشريكين مثلا وقام بقسمته في غيبة صاحبه جاز ذلك إذا كانت القسمة في كل جنس على حدة دون مبادلة فيها بين الأجناس،غير أنها لانتم ولاتنفذ إلا بسلامة حظ الغائب ووصوله إلى يده أو بسلامة حظ الشريك الصبغير إذاما قام بها الشريك البالغ ووصوله إلى يد وليه لتوقف اختصاصه به وتعيينه له على تسلمه إياه إذ ليس للشريك ذي اليد ولاية على الغائب أو ولى الصبغير في ذلك وبناء على ذلك يتوقف نفاذها ولزومها على تسليم الغائب أو ولى الصغير ما أفرزته القسمة له فإذا هلك قبل وصوله إليه كان ما جعله الشريك الحاضر حظًا لنفسه مشتركًا بينه وبين صاحبه الغائب أو الصغير على ما كان الحال عليه قبل القسمة.

أما القسمة في غير ذلك فإنها لاتتم ولاتنفذ إلا إذا كانت بحضور جميع الشركاء وهم أهل لها فإن كان فيهم صغيرأو مجنون وجب حضور من له الولاية عليه وعند ذلك تصير لازمة بتمام التمييز فلايستقل أحد الشركاء بنقصها بعد ذلك كما أنها تازم كذلك بإجازة القاضى إذا كان بين الشركاء من هو عديم الأهلية أو ضعيفها ولم يمثله فيها وليه (١).

وإذا قسم القاضى أو نائبه بالقرعة فليس لأحد الشركاء أن يأبى بعد خروج بعض السهام سواء أكانت القسمة بالتراضى أم بالجبر، كما لايكون له ذلك قبل خروج القرعة وظهور بعض السهام إذا كانت جبرية، أما إذا كانت بالتراضى فإن له أن يرجع ما لم تتعين جميع الأسهم، وعلى الجملة فالقسمة بتمامها تصير لازمة لايصح الرجوع فيها.

**أنواعها**: القسمة بالنظر إلى الإجبار عليها عند طلبها من أحد الشركاء وإباء غيره نوعان:

نوع يجبر عليه الآبي عند الطلب من أحد الشركاء.

١١) ص ١٨٤. الد المختاد. حـد ص ١٨

ونوع لايجبر عليه الأبي.

وبيان دُلك فيما يلي :

المال المشترك إما أن يكون مثليًا وإما أن يكون قيميًا،وفي كلا الحالين قد يكون جنسًا واحدًا أو أكثر من جنس.

فإن كان مثليًا وهو جنس واحد وطلب أحد الشركاء فيه قسمته أجيب إلى طلبه. وإذا أباها أحد منهم أجبر عليها إذا لم يترتب عليها ضرر وذلك كأن يكون المشترك مكيلا أو موزونًا أو عدديًا متقاربًا فإن ترتب عليها ضرركما إذا كان المال المشترك واحدًا غير متعدد ككتاب مطبوع لم يجب طالبها إلى طلبه إذ لاتكون قسمته إلا بتوزيع أوراقه بين الشركاء فيه وذلك ضرر بين يتنافى مع ما شرعت له القسمة من تأديتها إلى كمال انتفاع الشريك بحظه من المال المشترك وإنما يؤمر الشركاء فيه بالتهايؤ بحسب الزمان فيتتفع به كل في مدته من الزمن ومن أبى ذلك منهم لم يجبر على أن ينتفع وإنما يكون الكتاب تحت إرادته.

وإن كان المال المشترك عدة أجناس فطلب أحد الشركاء قسمتها بينهم وذلك بطلب قسمة كل جنس على حدة أجيب إلى طلبه وأجبر الآبى عليها أيضًا كما تقدم ببانه.

وإن طلب توزيع الأجناس بينهم لم يجب إلى طلبه إلا إذا تراضى على ذلك جميع الشركاء فإن لم يتراضوا على ذلك لم يجبر الآبى وقسم كل جنس بينهم كما تقدم، وذلك لغلبة معنى المبادلة والمعاوضة في القسمة المطلوبة.

وإن كان المال المشترك قيميًا وهو جنس لم تتفاوت آحاده تفاوتًا فاحشًا وطلب أحد الشركاء قسمته أجيب إلى طلبه وأجبر الآبى عليها وذلك كضيعة مشتركة وعدد من الغنم أو البقر، وهذا إذا لم يترتب على ذلك ضرر، والمراد بالضرر ألا يكون لكل حظ من المال المقسوم بعد قسمته الانتفاع الذى كان له قبلها كأن يكون المال المشترك حمامًا لايقبل قسمته إلى حمامين و آلة أو ثوبًا أو حيوانًا ونحو ذلك. ففى هذه الحال لايجبر آبى القسمة عليها ولاتتم إلا بتراضى جميع الشركاء وإن كان من وراء قسمته بينهم انتفاعهم كل بحظه على وضع معروف.

فإن لم يرضوا قسمته أمرهم القاضى بأن ينتفعوا به بطريق المهايأة إن أمكن دلك وإلا باع القاضى المال وقسم الثمن بينهم دفعًا للضرر على ما رأه متحمد رضى الله عنه.

وإذا كان الضرر المترتب على القسمة يقع في بعض الحظوظ لصغرها مثلا دون بعضها الآخر كدار للسكنى بين شركاء اختلفت أنصباؤهم فيها كبيراً وصغيرا فإذا قسمت بينهم أمكن لبعضهم أن يجعل حظه داراً لسكناه دون بعضهم الآخر لم تقسم إلا بطلب صاحب الحظ الكبير الذي ينتفع بحظه ولايجاب صاحب الحظ الصغير إلى طلبه قسمتها إذا أباها صاحب الحظ الكبير؛ لأن طلبها من صاحب الحظ الصغير يعد سفها إذ ليس من وراء إجابته إلى طلبه منفعة له. وقيل بعكس الحظ الصغير يعد تعسفاً في ذلك لأن طلبها من صاحب الحظ الكبير مع تضرر ذي الحظ الصغير يعد تعسفاً في استعماله حقه لما يترتب عليه من الضرر بصاحبه ضرراً فاحشاً لعدم استطاعته الانتفاع بحظه، بينما ينتفع الطالب بالمال المشترك على أية حال وإنما تكون القسمة في هذه الحال برضا الجميع، وقيل يجاب كل منهما إلى طلبه إذا طلبها وأفتى به ولكن المتون على أن الذي يجاب إلى طلبه هو صاحب الحظ الكبير وعليه المعول.

وإن كان المال المشترك القيمى أجناسًا متعددة مختلفة وأريد قسمة كل جنس على حدة فالحكم كما تقدم، وإن أريد قسمتها على وجه التبادل بين الأجناس لم يجبر القاضى الآبى عليها لظهور معنى المعاوضة فيها ظهورًا بينًا كما تقدم وذلك ما يستوجب قيامها على التراضى بين جميع الشركاء.

وفى حكم الأجناس القيمية المتعددة الجنس الواحد من المال القيمي إذا تعددت آحاده وكان بينها تفاوت فاحش كالجواهر فإن التفاوت بينها عظيم لاختلافها في أحجامها وفي صفاتها وفي وضعها وصورتها مما يكون له أثر كبير في قيمها فلا يقسم إلا بتراضي الشركاء ولايجبر القاضي من يأباها منهم على قسمته وإذا أراد أحد الشركاء البيع وأباه الآخر لم يجبر الآبي على بيع نصيبه خلافًا لمالك.

وهذا الحكم عام في كل مال مشترك طلب أحد الشركاء بيعه وأبي

ذلك الآخر إذ لايباع على إنسان ماله إلا لدفع الضرر الفاحش(١٠). الحقال النقود في القسمة:

والأصل في القسمة أن تخص كل شريك بكامل نصيبه عينا. ذلك ماذهب اليه الفقه الإسلامي والفقه الوضعي. غير أنه قد يتعذر ذلك على القسام لأسباب كثيرة تحول دون تحقيقه فيضطر في تحقيق التعادل المطلوب إلى الالتجاء إلى النقد يدفعه لمن انتقص نصيبه عن حظه المملوك له من حصل من الشركاء على أكثر من حظه في المال المشترك. وذلك مانص عليه في المادة ١/٨٣٧ مدنى مصرى إذ جاء فيها: وإذا تعذر أن يختص أحد الشركاء بكامل نصيبه عينا عوض بمعدل عما نقص من نصيبه وتطابقها المادة ٢/١٠٧٢ مدنى سورى وفي معناها المادة ٢/١٠٧٢ مدنى عراقي.

والعبرة في هذا الشأن بقيمة الأموال المشتركة وقت إجراء القسمة لا وقت بدء الشيوع ولا وقت طلب القسمة.

وكذلك قد تتعذر القسمة العينية بين الشركاء مع مراعاة انتفاع كل شريك بنصيبه منها لأسباب كثيرة لاتخفى؛ وفى مثلها يقرر القسام قبول المال المشترك للقسمة، وكثيرًا مايكون هذا فى قسمة المبانى. ومثل ذلك لاسبيل إلى إزالة الشيوع فيه إلا بالالتجاء إلى القسمة بطريق التصفية، وفيها تنص المادة ٨٤١ مدنى مصرى على أنه إذا لم تمكن القسمة عينًا أو كان من شأنها إحداث نقص كبير فى قيمة المال المراد قسمته بالطريق المبين فى قانون المرافعات، وتقتصر المزايدة على الشركاء إذا طلبوا هنذا بالإجماع، وتطابقها المادة ٧٩٥ مدنى سورى، وتتفق معها المادتان المراد، ١٠٧٤، ١٠٧٤ مدنى عراقى ـ ذلك ماذهب إليه التشريع الوضعى.

وفى الدر المختار وابن عابدين عليه (٢)، أن الدراهم لاتدخل فى قسمة العقار أو المنقول إلا برضا الشركاء. وقد علل الزيلعى ذلك بأنه لاشركة فيها، وبأن التعديل يقوت بها عند إدخالها فى القسمة إذ إن بعضهم يصل إلى عين حقه من المال المشترك فى الحال بينما لايكون للآخر إلا دراهم فى الذمة ويخشى عليها

<sup>(</sup>١) الدر المختار ص ١٨٣، ص ١٨٤ج٥، وحاشية ابن عابدين.

<sup>(</sup>۲) جد ٥، ص ١٨٥

التوى، وهذا يدل على أن امتناع ذلك إنما يتحقق فى إعطاء أحد الشركاء عينا وإعطاء الآخر دراهم يدفعها من أعطى العين حتى يقال أن من أحذ الدراهم قد أعطى مايتوى ولايتعادل لذلك مع العين، وأن الدراهم لم تكن مشتركة. ثم ذكر صاحب الدر بعد ذلك أن المال المشترك إذا كان أرضا وبناء قسم بالقيمة عند أبى يوسف، وعند محمد أنه إذا لم تمكن التسوية بالأعيان جعلت الدراهم مقابل الفضل للضرورة، واستحسنه فى الاختيار، وقال فى الهداية إن هذا يوافق رواية الأصول. وتتيجة ذلك أن القسمة العينية إذا لم تكن ممكنة كانت قسمة المال بقسمة قيمته بعد بيعه عند أبى يوسف ومحمد وإلا فكيف تقسم جوهرة مشتركة أو كتاب مشترك. قال فى الدر المختار: وإذا أراد أحد الشركاء البيع وأبى الآخرون لم يجز البيع، ثم قال: ولا تقسم الكتب بين الورثة ولكن يكون الانتفاع بالمهايأة، ولا يجوز قسمتها بالأوراق ولا بالمجلدات ولو تراضى الشركاء على قسمتها بالقيمة جاز، وإلا لم يجز. ومقتضى ماتقدم أن ذلك مقيد بعدم الضرورة.

وجاء في كشاف القناع أن الطريق إليها هو البيع وقسمة الثمن بين الشركاء في مثل: حيوان وسيف وكتاب. ويجبر الآبي على ذلك، قال الشيخ: وهو مذهب أبي حنيفة ومالك وأحمد (١)، وإلى ذلك ذهب الشافعية عند تعينه (٢). وبناء على ماذكر فالفقهاء على اتفاق في أن القسام يلجأ إلى البيع وقسمة الثمن عند تعين ذلك لقسمة الأعيان المشتركة كما يجوز له التعديل بين الأنصباء بادخال النقود بناء على رضاهم.

ومما تقدم يتبين أن القسمة قد تتم بقسمة كل نوع من المال المشترك وتسمى حينئذ قسمة التفريق كأن يكون المال المشترك أرضا أو دارا أو مقدارا من البر فيقسم كل من الأرض والدار والبر بين الشركاء. وقد تتم بجعل نصيب كل شريك من الشركاء في بعض آحاد المال وجمعه فيه كأن يكون المال المشترك أرضا ودارا فياخذ أحد الشريكين فيه الأرض والآخر الدار، وتسمى هذه القسمة قسمة جمع. وكل من قسمة التفريق والجمع قدتتم بطريق القضاء والجبر عليها وتسمى حينئذ قسمة قضاء أو قضائية، وتكون أمام القاضى بناء على طلب أحد الشركاء مع إباء غيره.

<sup>(</sup>١) الدر المختار وحاشية ابن عابدين علبه، جـ٤، ص٠٢٢.

وقد تتم بالتراضى بين الشركاء وتسمى حيتئذ قسمة تراض أو قسمة اتفاقية وهذه -قد تكون أمام القضاء إذا ماتراضى عليها جميع الشــركاء فى مجلسه، وتارة تكون خارج مجلسه.

والأموال بالنسبة إلى هذين التوعين نوعان: نوع يقبل كلا منهما، هو كل مال متعدد تقبل آحاده التجزئة مع بقاء منفعتها التي كانت لها قبل قسمتها، وذلك كعدد من اللور الكبيرة والضياع. ونوع يقبل أحدهما فقط وهو إما أن يقبل قسمة التنفريق فقط كدار كبيرة أو أرض زراعية واسعة. وضابطه أن يكون المال شيئا واحدا يقبل التجزئة مع بقاء منفعته التي كانت له قبل قسمته، وإما أن يقبل قسمة الجمع فقط وهو أن يكون متعدد الآحاد، ولكن آحاده إذا قسمت لا يحتفظ كل حظ منها بحال له من منفعة قبل القسمة كعشرين شاة وعشر سيارات.

هذا ماذهب إليه الفقهاء، وذهب الفقه الوضعى إلى أن القسمة قد تكون التفاقية، وذلك إذا اتفق الشركاء على كيفية قسمة المال المشترك بينهم وتكون قضائية إذا لم يتفقوا وتولاها لذلك القضاء.

#### القسمة الاتفاقية:

تنص المادة ٨٣٥ مدنى مصرى: على أن للشركاء أن يقتسموا المال الشائع بينهم بالطريقة التى يرونها إذا اتعقد إجماعهم على ذلك فإذا كأن من بينهم من هو ناقص الأهلية وجب مراعاة الإجراءات التى قص عليها القانون. وفي المادة ٤٠ من قانون الولاية على المال المصرى اعلى الوصى أن بستأذن المحكمة في قسمة مال المقاصر بالتراضى إذا كانت له مصلحة في ذلك، فإذا أذنت المحكمة عينت الأسس التى تجرى عليها هذه القسمة والإجراءات التي يجب اتباعها، وعلى الوصى أن يعرض على المحكمة عقد القسمة المقتبت من عدالتها، وللمحكمة في جميع الأحوال أن تقرر اتخاذ إجراءات القسمة القضائية، وننص المادة ٢٩ من هذا القانون على أنه يسرى في شأن قسمة مال الغائب والمحجور عليه مايسرى في شأن قسمة القاصر من أحكام، وذلك ماذهب إليه القانون المورى في مادته ٧٨٩ والليبي في مادته ٧٨٩ والليبي في

وتنص المادة ١/١٠٧١ عراقي على أن للشركاء إذا لم يكن بينهم محجور

عليه أن يقتسموا المال الشائع قسمة رضائية بالطريقة التي يرونها. وتنص المادة ٩٤١ من تقنين الموجبات والعقود اللبناني على أنه في جميع الأحوال الداعية إلى قسمة الأموال المشتركة يجوز للشركاء المالكيين حق التصرف في حقوقهم أن يشرعوا في القسمة على الطريقة التي يرونها مناسبة بشرط أن يتفقوا عليها بالإجماع.

وغنى عن البيان أن القسمة فى الفقهين إذا وقعت بين الشركاء باتفاقهم وكان فيهم من هو ناقص الأهلية فم لم تظفر هذه القسمة بالتصديق عليها من المحكمة المختصة أو كانت قضائية ورفضت المحكمة التصديق عليها فإن من ارتضاها من كاملى الأهلية من الشركاء يظلون مقيدين بها دون أن يكون لهم حق التحلل منها؛ استنادا إلى عدم تصديق المحكمة، ذلك لأن تصديق المحكمة إنما لزم لمصلحة ناقص الأهلية فلا يستفيد من عدمه غيره كما أنها إذا كانت اتفاقية لاتتم إلا باتفاق جميع الشركاء فإذا ارتضاها بعضهم دون بعض لم ينته بها الشيوع ولكن يقيد برضائه من وافق عليها حتى إذا وافق عليها الباقى بعد ذلك تحت وانتهى بها الشيوع.

#### القسمة القضائية:

لأى شريك يريد الخروج من الشيوع إذا لم يوفق إلى قسمة رضائية يتفق عليها جميع الشركاء أن يلجأ إلى القضاء لإجراء قسمة هذا المال. ذلك حكم عام في الفقهين وقد نص عليه في المواد ٨٣٦ مدنى مصرى، ١/٧٩ مدنى سورى، ٨٤٥ مدنى ليبي، ١/١٠ مدنى عراقي، ٩٤٢ لبناني. ويتضح من الرجوع إلى هذه المواد أنه إذا اختلف الشركاء في قسمة المال المشترك جبت القسمة القضائية، وأنه إذا كان بين الشركاء ناقص الأهلية أو غائب فإن من البلاد العربية من يجيز القسمة الاتفاقية بشرط مراعاة الإجراءات التي نص عليها القانون ومنها مصر، ومن هذه البلاد مايوجب أن تكون القسمة في هذه الحال قضائية، والفقه الإسلامي لايشترط ذلك.

تدخل الدائنين للشركاء في القسمة: وليس لدائن الشريك حق المعارضة ولا حق المدينين لا حق المدخل في قسمة المال المشترك عند القسقهاء، لأن حقة متعلق بدّمة المدينين لا بأموالهم. وخالف في ذلك التستريع الوضعى؛ فقد نص في المادة ٨٤٢ مدني

مصرى على أن لدائني كل شريك أن يعارضوا في أن تتم القسمة عينا أو أن يباع المال بالمزاد بغير تدخلهم. ومثل ذلك جاء في القانون الليبي م٢٤٨ والقانون السورى.

ويترتب على ذلك أن على الشركاء أن يدعوا من عارض من الدائنين إلى جميع الإجراءات وإلا كانت القسمة غير نافذة في حقهم. ويجب أن توجه هذه المعارضة إلى جميع الشركاء. ويترتب عليها إلزام الشركاء بإدخال من عارض في جميع إجراءات القسمة وإلا كانت غير نافذة في حقهم. وحكمة ذلك حماية الدائنين من تواطؤ الشركاء تواطؤا يضر بهم كأن يتفقوا على اختصاص شربك مدين منهم بحصة تقل عن حقه ثم يكمل نصيبه فيما بينهم بنقود لايستطيع الدائنون الوصول إليها ونحو ذلك.

#### ثبوت الخيارات في القسمة:

إذا تمت القسمة وتعين لكل شريك نصيبه بالقرعة أو بالرضا فقد لزمت، فلا يجوز لأحد الشركاء أن يستقل بنقضها ويعدل عنها إلا إذا أثبت غبنا أو خطأ لعدم صحتها في هذه الحال.

ولما في القسمة من معنى المعاوضة في الأحوال التي بيناها ثبت فيها الخيارات، فإذا كانت قسمة جمع في أجناس مختلفة مثلية أو قيمية ثبت فيها خيار الشرط وخيار الرؤية وخيار السعيب، وكذلك في قسمة القيسمي من جنس واحد سواء أكانت بتجزئة آحاده أم بعدم تجزئتها على الصحيح من المذهب.

أما فى قسمة المثلى من جنس واحد فلا يثبت فيها إلا خيار العيب، وذلك لاشتراط السلامة والعدالة فيها، وإنما تثبت الخيارات فى القسمة بالتراضى لا فى القسمة القضائية، وجاء فى البدائع أن الرد بخيار الرؤية والشرط إنما يثبت عندما تكون القسمة بالتراضى أما إذا كانت بالقضاء فلا له لا محل لاشتراط الخيار فى أمر يقضى به القاضى لما أن القضاء ملزم، وكذلك لامحل لخيار الرؤية فيه لنفس السبب إذ إن لزوم القضاء ينفيه.

## شروطها: يشترط في المال المقسوم ما يأتي:

(١) أن يكون عينا فلا تصح قسمة الديون في الذمم؛ ذلك لأن الدين

وصف اعتبارى فى ذمة المدين لايتصور فيه الإفراز ولا التمييز إذ إن التمييز أو الإفراز إنما يتحقق بأن بصير نصيب كل شريك فى حيز مستقل وفى وجهة مستقلة غير جهات الأنصباء الأخرى؛ وذلك لايتصور إلا فى الأعيان لائه فيعل حيى لايكون إلا فى المحسوس، ولايتصور فى اللين لأنه عدم فى الحقيقة ولايتصور تحيز ولا انقسام فى المعدوم وإنما أعطى الدين حكم الموجود للحاجة ولا حاجة فى القسمة إذ يمكن مباشرتها فى الديون بعد الوقاء، وعلى ذلك فإن القسمة لاتتم إلا بالقبض، وقبض مافى الذمة غير متصور لأنه وصف اعتبارى ـ ولأن فيها معنى التمليك على ما بينا وتمليك الدين لغير من عليه الدين غير جائز، كما أن بيع الدين بالدين محظور.

ولأنه إذا كان شاغلا لذمم متعددة عند تعدد المدينين لاتتحقق فيه المساواة لتفاوت الذمم ملاءة وثقة فقد يتوى بعض الدين في ذمة من الذمم ولايتوى بعضه في ذمة أخرى فيتضرر من كان التاوى من حظه.

وعلى ذلك إذا كان الدين لاثنين لدى مدينين لم يجز اتفاقهما على أن يختص كل واحد منهما بدين معين منهما بل يكون كل ما يستوفيه أحدهما مشتركا بينهما.

وذهب الحسن وإسحق إلى جواز قسمة الدين قبل قبضه إذا كان فى ذمم متعددة، وليس يمنع من ذلك اختلافها فى الملاءة والثقة كما لايمنع اختلاف الأعيان فى القيمة من قسمتها، وإلى هذا القول ذهب بعض الحنابلة، ولكن الصحيح فى المذهب عدم الجواز.

وبناء على ذلك يكون مايقضبه كل شريك من الدين المشترك مشتركا بين جميع الدائنين فلكل منهم أن يرجع فيه بحصته منه ولا يستقل به القابض إلا إذا رضى بذلك جميع الشركاء؛ وسواء في ذلك الدين الحال والدين المؤجل؛ إذ إن المؤجل يصير حالا بأدائه فلا يختص به أحد الشركاء عند أدائه.

وعلى ذلك إذا دفع المدين جميع الدين إلى أحد الشركاء لم تبرأ ذمته بهذا الدفع إلا من حصة القابض، إذ لا ولاية له إلا في قبض حصته. ولذا كان غير القابض من الشركاء بالخيار، إن شاء رجع على القابض بحصته فيما قبض وإن شاء ترك ذلك ورجع على المدين بحصته من الدين.

(٢) أن يكون المال المقسوم مشتركا بين جميع الشركاء حين القسمة ولا ملك لغيرهم فيه، وعلى ذلك تكون قسمة الغاصبين لما اشتركتوا في غصبه غير صحيحة.

وإذا قسم المال فظهر بعد قسمته مستحق له فإن استحقه أو استحق بعضا شائعا في جميعه بطلت القسمة اتفاقًا، وإن استحق جزءا شائعًا في أحد الأنصباء فكذلك الحكم عند أبي يوسف لفوات معنى الإفراز بذلك وقال الإمام: يخير من استحق بعض نصيبه بين المطالبة بفسخ القسمة ثم يقسم المال مرة أخرى، وبين الرجوع على شركائه الآخرين بقسط كل منهم فيما استحق، وفائدة ذلك احتفاظه على يده.

وإن استُحِق جزء معين في أحد الأنصباء أو فيها كلها لم تفسخ اتفاقًا، ولكن يرجع من استحق جزء من نصيبه على الباقين بقدر ما تتعادل به القسمة وتصح:

وقد نصت المادة ٨٤٤ مدنى مصرى في هذا الصدد على:

(۱) أن يضمن المتقاسمون بعضهم لبعض ما قد يقع من تعرض أو استحقاق بسبب سابق على القسمة ويكون كل منهم ملزما بنسبة حصته أن يعوض مستحق الضمان منهم على الضمان منهم على أساس تقدير الشيء بقيمته وقت القسمة فإذا كان أحد المتقاسمين معسرا وزع القدر الذي يلزمه على مستحق الضمان وجميع المتقاسمين غير المعسرين.

(٢) ولامحل للضمان إذا كان هناك اتفاق سابق صريح يقضى بالإعفاء منه في الحالة الخاصة التي نشأ عنها، كما يمتنع الضمان أيضًا إذا كان الاستحقاق راجعًا إلى خطأ المتقاسم مستحق الضمان نفسه.

وبمثل هذه الأحكام جاءت المادة ٧٩٨ مدنى سورى، ٨٤٨ مدنى ليسى، وتطابق الفقرة الأولى في المادة السابقة المادة ١٠٧٦ مدنى عراقي. أما الفقرة الثانية فلا مقابل لها في القانون العراقي ـ وجاء في التقنيس اللبناني النص على هذا الضمان إذا كان لسبب سابق على القسمة طبقًا للأحكام الموضوعة في البيع.

وهذا الضمان مؤسس على وجوب تحقيق المساواة بين المتقاسمين، إذ لو اختص شريك بعين معينة ثم استحقت بأن حكم بها لأجنبى فإنه يظهر بذلك أنه لم يحصل على نصيبه بينما حصل أصحابه على أكثر من أنصبائهم في المال المشترك. ولا يشمل الضمان مايظهر في أحد الأنصباء من العيوب الخفية، إذ مآل ذلك إلى ظهور غبن في القسمة وله أحكامه الخاصة. وهذا ما أخذ به في التقنين المصرى والسورى والليبي والعراقي خلافا للتقنين اللبناني لمجيء النص فيه عاما شاملا.

وإذا انفرد بعض الشركاء بقسمة المال المشترك وأغفلوا شريكا معهم لم يكن ذلك من متناول الضمان وإنما يكون أثره بطلان القسمة.

ويتبين من المادة ٨٤٤ مدنى مصرى \_ والمواد المطابقة لها في القوانين العربية الأخرى \_ أنه يشترط لتحقق الضمان ما يأتي:

- (أ) أن يكون التعرض أو الاستحقاق لسبب سابق على القسمة في الوجود.
- (ب) ألا يكون راجعًا إلى خطأ مستحق الضمان نفسه، كما لو أهمل أن يطلب تدخل شركائه في دعوى الاستحقاق المرفوعة عليمه وكانت لديهم الوسيلة لدفع هذه الدعوى.
- (ح) ألا يكون هناك اتفاق صريح يقضى بالإعفاء من الضمان في الحال الخاصة التي نشأ عنها الاستحقاق أو التعرض فلا يكفى اشتراط عدم الضمان بصفة عامة، غير أن هذا الشرط لم يلتزم إلا في القانون المصرى والسورى والليبي دون العراقي واللبناني.

وبناء على ماذكر لايترتب على التعرض أو الاستحقاق في أية حالة من أحوالها بطلان القسمة، وهو الأثر الذي ذهب إليه الفقه الإسلامي في بعض الأحوال، وإنما يترتب على ذلك إلزام المتقاسمين كل بنسبة حصته بتعويض المتقاسم مستحق الضمان بأن يوزع على جميع المتقاسمين بما فيه المستحق له، وإذا كان فيهم معسر اعتبر معدوما ووزع الضمان على غيره، وتراعى قسمة المال المشترك وقت قسمة.

وإذا قسم الورثة بينهم تركة مورثهم ثم ظهر عليها دين بطلت القسمة إلا إذا أوفوا الدائم دينه أو تنازل الدائن عنه أو تركوا من التركة مايفي بدينه من غير

وذلك بسبب أن الدين يحول دون تملك الورثة للتركة حتى يسدد. وكذلك الحكم إذا ظهر في التركة موصى له بجزء شائع فيها كلها أو بوصية مرسلة لأن الموصى له مالك فكان شريكا للورثة في التركة والشرط فيها حضور جميع الشركاء.

#### ويشترط في القسمة مايأتي:

(۱) ألا تفوت بها منفعة الشركاء فإن فاتت بها منفعتهم جميعا لم يجز للقاضى أن يجبرهم عليها، كأن يكون المال المشترك آلة أو حيوانا ولكن إذا رضوا جميعا بالقسمة جار لهم أن يقتسموا - إذ المال مالهم - وإذا فاتت بها منفعته فذلك شأنهم، وإن فات بها منفعة أحدهم فقد اختلف فى ذلك فقهاء الحنفية: فمنهم من ذهب إلى أن القاضى يجبر عليها إذا طلبها من لاتفوت منفعته وفى قسمة المال منفعة له فلا يضار فى ذلك بسبب غيره. ومنهم من قال إنما يجبر القاضى عليها إذا طلبها من تفوت منفعته؛ لأن فوات منفعته برضاء ولايصح أن يضار بطلب غيره كما فى الحال السابقة، ومنهم من ذهب إلى أن القاضى يجبر عليها بطلب أحدهما، وقد تقدم هذا.

(٢) أن تكون عادلة فإذا ظهر فيها غبن فإن كان يسيرا لم يلتفت إليه. إن كان فاحشا نقضت إذا كانت بقضاء القاضى القاضى مقيد بالعدل وإن كان بالتراضى لم يسمع قول مدعيه عند بعض الفقهاء لسبق رضاه ولتناقضه بناء على ذلك. والأصح أنها تفسخ في الحالين لعدم توافر شرط العدالة فيها.

وفى بيان اليسير والفاحش عدة أقوال: منها أن اليسمير مايدخل تحت تقويم المقومين، والفاحش ماعداه. فإذا كان فى بعض الأنصباء غبن هو محل اتفاق أهل الخبرة بحيث لايختلفون فى تحققه كان فاحشا وإن اختلفوا كان يسيرا ومنها أن اليسير مايتجاور الخمس بالنظر إلى القيمة والفاحش مازاد على ذلك. وهناك أقوال أخرى فى بيانهما. وخير الآراء هو الرأى الأول وعليه الفتوى.

وقد ذهب التشريع الوضعى إلى جواز نقض القسمة بسبب الغبن فيها، فقد نص فى المادة ٨٤٥ مدنى على أنه يجوز نقض القسمة الحاصلة بالتراضى إذا أثبت أحد المتقاسمين أنه قد لحقه منها غبن يزيد على الخسمس على أن تكون العبرة فى التقدير بقيمة الشيء وقت القسمة، ويجب أن ترفع الدعوى بطلب نقضها خلال

السنة التالية لملقسمة وللمدعى عليه أن يقف سيرها ويمنع القسمة من جديد إذا أكمل للمدعى نقمذا أو عينا مما نقص من حصته، وجاء مثل ذلك في المادة ٢٩٩ مدنى سورى، والمادة ٨٤٩ مدنى ليبي.

وتنص المادة ٧٧ مدنى عراقى على أنه يجوز نقص القسمة الحاصلة بالتراضى إذا أثبت أحد المتقاسمين أنه قد لحقه منها غبن فاحش، ولاتسمع الدعوى بذلك بعد مرور ستة أشهر من انتهاء القسمة، وللمدعى عليه أن يوقف سيرها ويمنع القسمة من جديد إذا أكمل للمدعى نقدا أو عينا مانقص من حصته ويعتبر الغبن فاحشا متى زاد على قدر ربع العشر في الدراهم ونصف العشر في العروض والعشر في الحيوانات والخمس في العقار وما ذهبت إليه هذه المادة في تقدير الغبن الفاحش قول من أقوال فقهاء الحنفية.

وكذلك أجاز التقنين اللبنانى نقض القسمة مطلقا بسبب الغلط أو الإكراه أو الخدع أو الغبن مادة ٩٤٩ من تـقنين الموجبات والعقود، كـما نص فى المادة ٩٤٩ منه على عدم قبول الدعوى بذلك بعد انقضاء السنة التى تلى القسمة.

ويلاحظ أن نقض القسمة بسبب الغبن قد اقتصر فيه على القسمة الرضائية فيما عدا التشريع اللبناني؛ وذلك بناء على أن القسمة القضائية قد اتخذت فيها كل الاحتياطات لمنع الغبن فيها، ولايسرى هذا الحكم على المهايأة بل تخضع للقواعد العامة للعقود.

(٣) هذا ولابد من حضور جميع الشركاء في القسمة بالتراضى كما قدمنا وحضور من يمثل الغائب أو القاصر منهم، أما في القسمة بالقضاء فالشرط فيها أن تكون بطلب أحدهم.

هذا وقد ذكرنا أن القاضى لا يجبر على القسمة إلا إذا كان انتفاع كل شريك بحظه بعدها انتفاعه به قبلها، وقد ذكرنا الخلاف فى ذلك عند الحنفية. ويرى الحنابلة أن للقاضى أن يبيع المال المشترك فى هذه الحال ويقسم ثمنه بين الشركاء منعا للضرر وذلك مايقضى ببيع المال المشترك وقسمة ثمنه بين الشركاء فى كل حال لا تمكن فيها القسمة، ولا تقبل فيها المهايأة، إذ لا ضرر ولا ضرار، وقد سبق القول فى ذلك.

# رَفْعُ حِس (لرَّحِيُ (النَجَّرِيُّ (أُسِلِكِمُ (النِّرُِّ) (الِفِرُوکِرِسَ

## المهاياة

هى عبارة عن قسمة منافع المال المشترك على وجمه يضمن لكل شريك وصول حقه إليه فى منافعه، وإنما تكون فى المنافع لا فى الأعيان فلا تجوز فى ثمار الاشجار ولا فى ولد الحيوان ولا فى لبنه ولا صوف بل سبيل ذلك القسمة العينية. وعلى ذلك لاتجوز المهابأة فى بستان مشترك بين اثنين مثلا على أن يعطى لاحدهما مدة معينة من الزمن يكون له فيها ثمار أشجاره ويعطى للآخر مدة أخرى يكون له فيها ثماره ويعطى الآخر المناز بيعطى احدهما جانبا منه ليكون له ثماره ويعطى الآخر الجانب الآخر لذلك؛ لما فى ذلك من الضرر؛ فقد لا يحصل أحدهما فى مدته أو من جانبه الذى أعطى له على شىء من الثمار.

والمهابأة نوعان: رمانية ومكانية، فالزمانية. أن يتبادل الشركاء منافع المال المشترك أرمانا بحسب حصصهم فيه فإذا كانت دار مشتركة بين اثنين لأحدهما ثلثها وللآخر ثلثاها، وصح أن يتفقوا على أن يسكن صاحب الثلث شهرا وصاحب الثلث شهرين وهكذا.

والمكانية: أن يتبادل الشركاء منافع المال المشترك بقسمته بينهم قسمة مؤقتة فإذا كان المال المشترك أرضا زراعية بين اثنين لأحدهما ثلثها وللآخر ثلثاها جاز أن يتفقا على أن يأخذ صاحب الثلث ثلثا معينا منها ليزرعه ويأخذ الآخر باقيها، وإذا كان المال المشترك بينهما دارا ذات طبقتين جاز أن يتفقا على أن يأخذ كل منهما طبقة معينة منهما لينتفع بها. ولابد في الزمانية من تعيين المدة لأنها معيار الانتفاع بخلاف المكانية.

وقد جاء بيان المهايأة المكانية في الفقرة الأولى من المادة ٨٤٦ مدنى مصرى فنص فيها على أنه في قسمة المهايأة يتفق الشركاء على أن يختص كل منهم بمنفعة جزء مفرز يوازى حصته في المال الشائع متنازلا لشركائه في مقابل ذلك عن الانتفاع بباقي الأجزاء. ولايصح هذا الاتفاق لمدة تزيد على خمس سنين فإذا لم تشترط لها مدة أو انتهت المدة المتفق عليها ولم يحصل اتفاق جديد كانت مدتها سنة واحدة تتجدد إذا لم يعلن الشريك إلى شركانه قبل انتهاء السنة الجارية بثلاثة أشهر أنه لايرغب في المتجديد ـ وقد جاء مثل هذا النص في المادة ٨٠٠ فقرة أولى مدنى عراقي مدنى سورى والمادة ٨٠٠ فدنى ليبي والمادة ٨٠٠ فقرة أولى مدنى عراقي

وعلى هذا يرى أن التشريع الوضعى خالف الفقه الإسلامى فأوجب أن تكون المهايأة المكانية محددة المدة على الوضع الذى بين فى المواد السابقة، ثم نص على أنه إذا لم يشترط لها مدة أو انتهت المدة المتفق عليها ولم يحصل اتفاق جديد وظلت تتجدد سنة بعد أخرى حتى دامت خمس عشرة سنة فإنها تتحول إلى قسمة نهائية مالم يتفق الشركاء على غير ذلك، وهذا الحكم الأخير انفرد به القانون المصرى فقرة ثانية مادة ٨٤٦ والقانوني السورى مادة ٨٠٠.

والحكمة فى ذلك كما جاء فى المذكرة الإيضاحية لمشروع القانون المصرى أنها إذا دامت خمس عشرة سنة دون رغبة فى إنهائها من أى شريك كانت خير قسمة يلجأ إليها مع الاطمئنان، وعلى هذا يكون تحولها بقوة القانون إلى قسمة نهائية ومن ثم لاتقبل النقض بسبب الغبن ولايمنع من هذا التحول وجود شريك قاصر.

وجاء بيان المهايأة الزمانية في المادة ٨٤٧ مدني مصرى إذ أفادت أنها تكون باتفاق الشركاء على أن يتناوبوا الانتفاع بجميع المال المشترك كل منهم لمدة تتناسب مع حصته، ومثل ذلك جاء في المادة ٨٠٠ مدني سورى والمادة ٨٥١ مدني ليبي، والمادة ٢/١٠٧٨ مدني عراقي ـ ويلاحظ أن التقنين الليبي لم يرد فيه تنظيم في هذا الموضوع كما لايوجد له نظير في التقنينات الأجنبية (١).

ويرى التشريع الوضعى أن كل شريك فى قسمة المهايأة يعتبر مؤجرًا للشريك الآخر ومستأجرًا منه لأنها تبادل فى المنافع؛ ولذا كانت خاضعة لأحكام عقد الإيجار. إذ نص فى المادة ٨٤٨ مدنى مصرى على أنها تخضع من حيث جواز الاحتجاج بها على الغير، ومن حيث أهلية المتقاسمين وحقوقهم والتزاماتهم وطرق الإثبات لأحكام عقد الإيجار مادامت هذه الأحكام لاتتعارض مع طبيعة هذه القشمة. وهذه المادة تطابقها المادة ٢٠٨ مدنى سورى والمادة ٢٥٨ مدنى ليبى، كما نص فى المادة ٢٠٧ مدنى عراقى على أن المهايأة تخضع من حيث الأهلية للمتهايشين وحقوقهم والتزاماتهم لأحكام عقد الإيجار مادامت هذه الأحكام لاتتعارض وطبيعة المهايأة.

<sup>(</sup>١) الملكية للدكتور الصدة

وبناء على هذا تكون ملزمة للمتهايئين لايجوز لأحدهم العدول عنها ويكون لهم من الحقوق ما للمستأجرين بمقتضى القانون مادامت لاتتنافي مع طبيعة المهايأة.

والمهايأة في الحالين عقد معاوضة بين منافع المال المشترك، وإذا كان بالتراضي بين الشركاء كان غير لازم فلكل منهم أن يعدل عنه ويفسخه أما إذا كانت بقضاء القاضي عند عدم إمكان القسمة كانت لازمة لم يجز فسخها إلا باتفاقهما أو بقضاء القاضي إذا ما أريد قسمة المال بواسطة بيعه وقسمة ثمنه \_ ولا تبطل المهايأة بموت أحد الشركاء إذ لا فائدة من ذلك إذ لو بطلت لأعادها القاضي مرة أخرى.

وإذا طلب أحد الشركاء المهايأة وطلب غيره القسمة قدم طلب القسمة إذا أمكنت لأنها أقوى فإذا لم تمكن أجبر أبي القسمة عليها.

ويجبر القاضى عليها إذا طلبها أحد الشركاء فى الجنس الواحد من الأعيان المتفاوتة تفاوتا يسيرا كما فى الثياب والأراضى مندية جد ص ٢٢٩ وذكر شمس الأنمة السرخسى أن القاضى يجبر على التهايؤ على الأظهر.

وفى المهايأة المكانية يجور لكل شريك أن ينتفع بنفسه وأن ينتفع بواسطة غيره فيعبر ويؤجر. أما فى الزمانية فلا خلاف عند الحنفية فى أن ليس لأحدهما إلا أن ينتفع وينفسه إذا لم يكن شرط بأن له أن يستغل فإن اشترطا جواز الاستغلال فقد ذكر القدورى أنه شرط باطل لايترتب عليه أثر. وذهب بعض الفقهاء إلى أنه شرط جائز فيها (١).

<sup>(</sup>۱) البدائع للكاساتي، جـ ٧ ص١٧ ـ٣٣.

## الملكية الشائعة المستمرة

من حالات الملكية الشائعة حالة يجب لها بقاؤها على الشيوع، فلا يجوز طلب القسمة فيها. وهي حالة المال المشترك الذي وجد ليؤدى منافع مشتركة، وكان ذلك هو الغرص من وجوده والاشتراك فيه، وجاء في هذا المعنى نص المادة ٥٠٥ مدنى سورى والمادة ١٠٨١ عراقى، وتشمل هذه الحال الشيوع في الحائط المشترك والأجزاء المشتركة في الدور القسمة إلى طبقات لكل طبقة منها مالك، كالسلم ونحوه والمروى الخاص المملوك لعدة ملاك ومخصصا لرى أراضيهم، وحالة القناطر والممرات الخاصة المملوكة لأربابها ومخصصة لخدمة عقاراتهم - وغني عن البيان أن عدم قبولها للقسمة مرده إلى أن الانتفاع به لايتيسر ولايتحقق إلا مع بقائه على الشيوع - وكان لكل شريك أن يتفع به مراعيا في ذلك عدم الإضرار بحقوق الشركاء الآخرين. وبصفة عامة يحق لكل شريك أن يستعمل هذا المال المشترك كما لو كان مملوكا له ملكية خالصة بشرط ألا يترتب على هذا الاستعمال تعديل في الغرض الذي خصص له المال المشترك أو إضرار بحقوق الشركاء الآخرين، وألا يستعمله في خدمة عقارات أخرى غير التي خصص الشركاء الآخرين، وألا يستعمله في خدمة عقارات أخرى غير التي خصص لخدمتها.

وغنى عن البيان أن مايتطلبه هذا المال من النفقات يلتزم به الشركاء فيه كل بنسبة حصته فيه، ولكل منهم الحق في أن يتخذ من الوسائل مايلزم لحفظه وصيانته. وليس من هذا المال مايحتاج إلى تفصيل القول فيه: كالجدار المشترك والسلم المشترك من ناحية عمارتهما وتجديدهما وإعادتهما. ولذا نفصل أحكامهما فيما يلى:

أحكام الجدار المشترك: سبق الكلام عليه في الملكية الشائعة في الأعيان بما فه الكفاية.

ملكية الأسرة: يحدث كثيرًا أن يرى ورثة شخص بعد وفاته بقاءهم على الوضع الذى كانوا عليه في حياته فيظل المال الموروث على حياله مملوكا لهم على الشيوع يقومون على إدارته واستغلاله وتنميته وتقوم على غلاته معيايشهم، وقد رأى الشارع المصرى والسورى والليبى أن هذا الوضع جدير بالتنظيم استجأبة لداعي المصلحة، فاستحدث في قوانين مصر وسوريا وليبيا نظام ملكية الأسرة: وهو نظام وضعى أساسه الملكية الشائعة العادية، وقد روعى فيه مابين أفراد الأسرة من ترابط ومالها من عادات، وهو من الناحية الفقهية لايعدو أن يكون حيالة من حالات

الشيوع العادية قيدت بقيود وضعية اقتضتها المصلحة؛ ولذا فليس لهذا النظام وجود في الفقه الإسلامي وليس له أحكام خاصة.

ملكية الطبقات: يتناول الكلام في هذا الموضوع ثلاث مسائل:

- (١) حقوق الملاك والتزاماتهم بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة.
  - (٢) إدارة الأجزاء المشتركة.
- (٣) أحكام الملكية المفررة للطبقة \_ فأما أحكام الملكية المفرزة للطبقة فقد سبق الكلام عليها عند كلامنا على أحكام العلو والسفل في الجزء الأول ١١٢ و ابعدها وإذا ففيما يلى الكلام على أحكام الموضوعين الآخرين.
  - (أ) حقوق الملاك والتزامهم بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة.

ترد الملكية الشائعة في الدار المكونة من طبقات مملوكة لشركاء متعددين لكل طبقة \_ على الأجزاء المشتركة المعدة لمنفعة جميع الطبقات ولاستعمال جميع الملاك ولم تكن العمارة \_ فيما سلف من الزمن \_ قد تطورت إلى الصورة الحاضرة؛ ولذا لم يتعرض الفقهاء لما تعرضت له القوانين الآن بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة المغدة لخدمة الطبقات وملاكها.

وعلى الجملة فإن هذه الأجزاء المشتركة وقد أصبحت مملوكة لأرباب الطبقات لغرض خاص مشترك فإن القواعد العامة لتنظيم الملكية الشائعة الخاصة بالممرات الخصوصية المملوكة ونحوها تنطبق على هذه الأجهزاء، ويكون الانتفاع بها خاضعًا للقاعدة العامة التي تقضى بأن يكون انتفاع كل شريك في حدود الغرض الذي أعدت له هذه الأجزاء، وألا يترتب عليه ضرر بالشركاء الآخرين، وألا ينتفع به في خدمة عقار آخر غير ماخصصت له هذه الأجزاء.

وقد تعرض القانون المدنى المصرى لهذا الموضوع فى الفقرة الأولى من المادة المركاء فيها النه إذا تعدد ملاك طبقات الدار أو شعقها المختلفة فإنهم يعدون شركاء فى ملكية الأرض المقام عليها البناء، وملكية أجزاء البناء المعدة للاستعمال المشترك بين الجميع. وبوجه خاص الأساسات والجدران الرئيسية والمداخل والأحنية والأسطح والمصاعد والممرات والدهاليز وقواعد الأرضيات وكل الأنابيب إلا ماكان منها داخل الطبقة أو الشقة، وكل هذا مالم يوجد مايخالفه فى سندات الملك، وهذا يطابق ماجاء فى المادة ١١٨ فقرة أولى مدنى سورى، والمادة ١٨٠ فقرة أولى مدنى عم إضافة السلالم.

ومعلوم أن هتذا التعداد جاء على سبيل المثال، وبمقتضى ماذكر لاتكون الجدران الخاصة بالطبقة من الأجزاء المشتركة وتكون الجوائط الفاصلة بين شقتين مشتركة الملكية بين أصحاب هاتين الشقتين، كما يلاحظ أن الفقهاء قد رأوا أن سقف الطبقات السفلى تكون ملكا لأصحابها، وليس لأرباب الطبقات العليا إلا حق الارتفاق عليها، وليس لأى مالك إحداث أى تعديل فى هذه الأجزاء بغير موافقة جميع الملاك إلا إذا توافرت شروط أربعة:

- ١ ـ أن يكون التعديل على نفقته الخاصة.
- ٢ ـ أن يكون من شأنه تيسير استعمال تلك الأجزاء.
  - ٣ ـ ألا يغير من تخصيصها.
- ٤ ـ ألا يلحق ضررًا بالملاك الآخرين (مادة ٨٥٧ فقرة أولى مدنى مصرى).
   وما تنطلبه هذه الأجزاء المشتركة من النفقات بلزم به الملاك بنسبة قيمة الجزء الذى
   يملكه في الدار. وهذا ماتقضى به أيضًا الفقرة الثانية من المادة ٨٥٦ مدنى مصرى.

### (ب) إدارة الأجزاء المشتركة:

تقضى القواعد الفقهية بأن تكون إدارة هذه الأجزاء المشتركة منوطة بإدارة ملاكها شأن كل ملك مع مالكه، فإن شاءوا أداروها مجتمعين وإن شاءوا وكلوا عنهم من يديرونها منهم أو من غيرهم.

ولكن الشارع المصرى والشارع السورى والشارع الليبى اقتبسوا هذه الإدارة نظامًا من القانون الفرنسى حيث أجازوا لملاك الدار المقسمة إلى طبقات أو شقق أن يكونوا اتحادًا فيما بينهم لإدارة الأجزاء المشتركة في هذه الدار فقرة أولى مادة ٨٦٢ مدنى مصرى، وفقرة أولى ٨١٧ مدنى سورى، ومادة ٨٦٦ مدنى ليبى.

ويكون سلطان هذا الاتحاد وولايته محددة بما نص عليه في عقد تكوينه، وإذا لم يكون الاتحاد اعتبرت إدارة أغلبية الملاك محسوبة على أساس قيم الأنصباء وتكون هذه الإدارة ملزمة للجميع بشرط أن يدعى جمسيع ذوى الشأن في ذلك بكتاب موصى عليه مادة ٨٦٤ مدنى مصرى.

ذلك إلى ماجاء بشأن ذلك بهذا القانون وفى القانون المدني الليبي، والقانون المدنى السوري، وهذا النظام يتفق مع ماتقضى به الشريعة الإسلامية؛ إذ إن هذا الاتحاد إذا ماكان بموافقة جميع الملاك لايعدو أن يكون وكيلا عنهم فيكون له من الحقوق مالهم.

# رَفَحُ حِس (لاَرَّجِيُّ الْهُجَنِّرِيُّ (أُسِلِيْر) (الِنْرِيُّ (الِنْرِوَى كِرِيْ

## أساب كسب الهلكية

بينا في ما سبق ما يدل عليه اسم الملكية في عرف الشرعيين، وما يدل عليه في عرف رجال القانون، وأنه في عرف السرعيين ينبئ عن الاختصاص الحاجر سواء أكان في عين أم في منفعة أو حق، وأنه في عرف رجال القانون يقوم على عناصر ثلاثة: الاستعمال والاستغلال والتصرف، وأنه لا يكون إلا في الأعيان المشخصة، وأن المنافع والحقوق لا تصلح محلا له في اصطلاحهم، ومن ثم كان الكلام في أسباب الملك مختلفا تبعا لاختلاف محله ومعناه، فعند رجال القانون يقتصر على بيان أسباب ملك الأعيان فقط، وبناء على ذلك يشترك الفقهان الشرعي والوضعي في أسباب ملك الأعيان مع اختلاف قليل سنشير إليه عند بيانها -، وينفرد الفقه الإسلامي ببيان أسباب ملك المنافع والحقوق باعتبارها أسبابا لهذا النوع من الملك وإن تعرض لها الفقه الوضعي باعتبارها قانونية تنشأ عنها آثار أخرى لا تسمى في عرفه ملكا، وقد تسمى في كشير من أحوالها التزاما أو دينا كما سيأتي تفصيله.

### أسباب ملك الأعيان :

ملك العين قد يكون مسبوقا بملك فيها لأحد من الناس وقد يكون مبتدأ غير مسبوق بملك فيها لأحد، فإذا كان مبتدأ اقتصر سببه على الاستيلاء عليها، أى على سبق يد من استولى عليها، فإذا سبقت يد أحد بالاستيلاء عليها ملكها وإن كان مسبوقا كان الملك فيها امتدادا للملك السابق عليه، وذلك لانتقال ما كان ثابتا فيها من ملك من ذمة مالك إلى ذمة مالك آخر، ومن ثم كانت أسباب الملك في هذه الحالمة أسبابا في واقع الأمر لانتقال الملك من مالك إلى آخر لإحداثه، وذلك يكون بالوراثة؛ إذ ينتقل ملك المتوفى في العين بموته إلى ورثته، وبالوصية إذ ينتقل بها ملك العين المشفوع فيها في ذمة المشفوع ضده إلى ذمة به، وبالشفعة إذ ينتقل بها ملك العين المشفوع فيها في ذمة المشفوع ضده إلى ذمة الشفوع، وبالعقد إذ ينتقل بها ملك مالك العين إلى من تعاقد معه، وكذلك الوضع في الالتصافي والحيازة على ما سيأتي بيانه فيما بعد. وإذا كان الملك المسبوق لليعتبر ملكا ناشئا بل امتدادا للملك السابق عليه فإن النتيجة لذلك أنه يعتبر امتدادا للملك الأول الثابت بالاستيلاء.

### الاستيلاء :

يلاحظ في أساليب رجال القانون أنهم يسيتعملون لفظ اسيتلاء ولفظ حيازة وهما لفظان لا يكادان يختلفان معنى ودلالة في اللغة العربية، ففي القاموس المعجم الوسيط: استولى على الأمر ظهر عليه وتمكن منه وصار في يده وبلغ الغاية في ذلك، وحاز الشيء ضمه وملكه وجمعه كاحتيازه. وهذه المعاني متلاقية لا اختلاف بينها، والشرعيون يستعملون اللفظين استعمالا واحدا في وضع اليد على الشيء والظهور عليه مع التمكن منه، أما رجال القانون فإنهم يفرقون بين اللفظين في الاستعمال : في ستعملون لفظ استيلاء في وضع اليد على الشيء والتمكن منه مع النية في تملكه والظهور بهذا المظهر، ويستعملون لفظ الحيازة فيما يثبت للمستولى من سلطة وولاية على الشيء المستولى عليه بحيث يكون لها مظهر الملكية في مباشرة بعض آثارها، فهي عندهم أثر للاستيلاء ونتيجة له، ومن ثم اختلفت أحكامها على ما سيأتي بيانه. والأموال بالنظر إلى ما يكون للاستيلاء عليها من أثر فيها نوعان:

أموال مباحة، وأموال مملوكة.

فالمباحة هي التي تملك بالاستيلاء عليها فينشأ به الملك فيها لمن استولى عليها، أما المملوكة فالاستئلاء عليها أو حيازتها حق لمالكها، وأثر من آثار ملكه إياها، ولا يكون لغير مالكها إلا عن طريقه.

ولما كانت جميع الأمور قد خلقها الله سبحانه وتعالى للناس لينتفعوا بها كانت مباحة لهم، قال تعالى ﴿هو الذى خلق لكم ما فى الأرض جميعا ﴾ «البقرة» وكان لهم أن ينتفعوا بها، وذلك عن طريق استيلائهم عليها وتمكنهم منها على أوضاع وصور أدت فى كثير من الأحوال إلى اختصاصهم بها والاستئثار بجا فيها استئثارا سمى ملكا وامتلاكا، وعد المصدر والأساس لوجود الانتفاع وصوره. ومن ثم كان الاستيلاء سببا من أسباب الملك، وكان السبب الوحيد لتملك المال المباح، وكان الملك الناشئ به مصدر كل ملك وجد بعده.

فالمال المباح قبل الاستيلاء عليه لم يكن ملكا لأحد فإذا استولى عليه إنسان أصبح ملكا له ينتقل عنه إلى ورثته بعد وفاته، أو إلى من يملكه إياه بعقد من

العقود أو بأى سبب من الأسباب الناقلة للملك. وهذا ما اقتضته طبيعة الحياة الاجتماعية، وأقرته الشريعة الإسلامية فيما أثر عن رسول الله على . فقد روى أن أسحر بن مفرس قال : ﴿ أَتَيتَ رسول الله على فيايعته فقال : من سبق إلى ما لم يسبق إليه أحد فهو له قال : «فخرج الناس يتعادون ويتخاطون» رواه أبو داود، «أى يسرعون في السير ويعملون على الأرض علامات بالخطوط وهي ما تسمى بالخطط واحدتها خطة وليثبتوا سبق أيديهم على ما حازت من الأرض.

وعن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله ﷺ : « من أحاط حائطا على أرض فهى له» رواه أحمد وأبو داود. وفى رواية : «من أحيا أرضا ميتة فهى له» رواه أحمد والترمذي وصححه.

والأرض الميتة هي التي لم تعمر، شبهت عمارتها بالحياة وتعطيلها بالموت، وإذا كان هذا هو حكم العقار فالمنقول به أولى لكمال الحيازة والاستيلاء فيه ولظهور الاستئثار به ظهورا لا يكون في العقار.

وإنما يتحقق الاستيلاء ويترتب عليه أثره وهو الملك إذا كان بفعل يؤدى إلى التمكن ووضع البد. فإذا لم يكن فعل لم يتحقق الاستيلاء ولم يشبت ملك. وعلى هذا لو حظر إنسان السمك في حظيرة فإن أمكن بذلك أخذه من غير صيد كان هذا استيلاء وتملكه بهذا الفعل، ولذا يجوز له بيعه على هذا الوضع. وإن لم يمكن أخذه من الحظيرة إلا بصيده لم يملكه لأنه لا يعد مستوليا عليه بوجوده في الحظيرة على هذا الوضع. وكذلك الحكم في سائر المباحات: كالطير إذا باضت أو فرخت في أرض إنسان فإنه لا يخرج بذلك عن إباحته ويكون لكل من سبق إلى أخذه سواء في ذلك صاحب الأرض أو غيره.

ولايختلف الحكم إذا ما كان صاحب الأرض قد أعد في أرضه وكرا لذلك فاحتله الطير دون عمل من صاحب الوكر.

ومن الفقهاء المتأخرين من ذهب إلى أن اتخاذ الوكر يعد عملا يتحقق به الاستيلاء فإذا حل فيه الصيد صبار مملوكا لصاحب الوكر. ويقول صاحب البدائع : إن هذا الرأى غير سديد؛ لأن هذا لايعد أخذا. والرسول على يقول : فهو لمن أخذه ولأن الملك في المباح إنما يثبت الاستيلاء عليه، وإذا أخذه من الوكر إنسان غير صاحب الوكر كان هو المستولى عليه دون صاحب الوكر.

وكذلك الحكم في صيد التجأ إلى أرض رجل أو إلى داره فلا يعد ذلك استيلاء من صاحب الأرض أو الدار، ولذا لو أخذه من الأرض أو الدار إنسان كان له. ولكن لو رد صاحب الدار عليه الباب بعد التجائه ملكه، فذلك إن أمكنه أخذه من غير صيده؛ لتحقق الاستيلاء عليه بفعله مع إمكان أخذه، وكذلك لو نصب شبكة فتعقل فيها صيد على وضع ليس له خلاص منها فإنه يكون لصاحب الشبكة سواء كان ملكا له أم لغيره. وكذلك من أرسل بازى إنسان بغير إذنه على صيد فأخذه، أو أغرى كلبا لإنسان على صيد فأخذه فإنه يكون للمرسل أو المغرى لالصاحب البازى أو الكلب. ولكن لو نصب فسطاطا فالتجأ إليه صيد لم يملكه لأن نصب الفسطاط لم يكن لهذا الغرض بل لغرض آخر، فلم يكن نصبه عملا يراد به الاستيلاء بخلاف نصب الشبكة(۱).

ولو حفر حفرة فوقع فيها صيد فإن كان قد حفرها ليجمع فيها الماء لم يملكه بوقوعه فيها وكان لمن أخذه منها، وإن حفرها للاصطياد ملكه بوقوعه فيها (٢).

وعلى هذا لو ترك إنسان طستا تحـت قبة السماء فنزل فيه المطر فملأه لم يحرزه بذلك ولم يملكه، ولو وضعه لهذا الغرض أحرزه بذلك وملكه وكان له بيعه ومنعه.

وحاصل القول فى ذلك أن الاستيلاء المفيد للملك نوعان: حقيقى وحكمى. فالحقيقى: يكون يوضع اليد فعلا أو بالقوة كالأشجار المباحة تقطعها، والأثمار فيها تجنيها، والماء تملأ منه إناءك، والصيد تمسكه بيدك، فتملك كل ذلك للاستيلاء عليه استيلاء حقيقيا. وكذلك إذا قصدت إلى الشجرة المباحة أو إلى ثمرتها أو إلى الكلأ أو إلى صيد قد وقع فى حفرة وصرت قريبا من هؤلاء بحيث لو مددت يدك إليه لأخذته فإنك تملكه لأنك قد استوليت عليه ووضعت يدك عليه بالقوة.

أما الاستيلاء الحكمى فإنه يكون باستعمال الآلات وتهيئة المباح لأن توضع اليد عليه فعلا أو بالقوة: كتجمع ماء المطر في طست وضع على الأرض لذلك، أو في حفرة حفرت لهذا الغرض، وكتعلق صيد في شبكة نصبت، أو رمية بمقذوف خرج به عن أمتناعه وتأبده.

<sup>(</sup>١) البدائع ج ٦ ص ١٩٣ و ١٩٤ وخانية ج ٥ ص ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) هندية ج ٥ ص ١٤٧.

وترتب الملك على الاستيلاء الحقيقى لا يحتاج إلى نية وقصد، فسهو سبب قعلى لا يشترط فى ترتب أثره عليه نية الستملك، ولذا يعتبر من كل من يصدر منه ولو كان غير أهل للالتزام والإرادة كالمجنون والصغير الذى لا يميز. فإذا تناول أحدهما مالا مباحا تملك بتناوله؛ لأن النية فى هذا النوع من الاستيلاء ليست شرطا.

أما الاستبلاء الحكمى فلا تترتب عليه الملكية إلا إذا قصد به الإحراز، فإن لم يقصد به الإحراز لم تترتب عليه ملكية، وذلك كما يرى في ماء تجمع في طست تحت قبة السماء لا لهذا الغرض، وفي حيوان التجأ إلى أرض شخص أو دار إنسان كما في الفتاوى ألخيرية.

ورأى مالك(١) والشافعي(٢) وأحمد(٣) كرأى الحنفية في الاستيلاء الحقيقي، وللشاقعي وأحمد روايتان في الاستيلاء الحكمي إحداهما أنه كالحقيقي، والأخرى كرأى الحتفية.

فقد جاء فيما روى عنهما أن الاستيلاء الحكمى على الصيد إن كان بآلة من الآلاتالتي تستعمل في العادة للصيد وتتخذ للاستيلاء عليه ترتب عليه الملك وإن لم يكن من المستولى نية التملك أو القصد إليه. ء

أما إذا تم الاستيلاء عليه بما لا يتخذ عادة لذلك لم يترتب عليه الملك على أصح القولين إلا إذا قصد به التملك فإن لم يقصد به المتملك لم يملكه وإن صار به أحق من غيره عند الشافعي، وعلى هذا ففي الصيد يقع في أرض إنسان وصار مقدورا عليه بسبب توحله أو انكسار عضو منه لم يملكه صاحب الأرض في الأصح عند الشافعية والحنابلة، إذ لا يقصد بالأرض الاصطياد، ولو وقع في شبكة، أعدت للصيد ملكه عندهم بمحرد وقوعه فيها لوجود القصد إلى الأصطياد(٤).

<sup>(</sup>١) فتح الجليل جزء ١ ص ٥٨٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) تهالية اللمحتاج جزء ٨ ص ١١٧ وما بعدها..

<sup>(</sup>٣) جزء ٤ ص ١٣٨، ١٣٣ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٤) كشياف القتاع جزء ٤ ص ١٣٣، ١٣٤، والمغنى جيزء ١١ ص ٣٠، وقواعد ابسن رجب ص ١٩٠، ونهاية المحتاج جزء ٥ ص ٣٢٠.

أما المالكية (١) فقد جاء في منح الجليل جزء ١ ص ٥٨٦ ما يفيد أن الاستيلاء الحكمي كالاستيلاء الحقيقي في عدم اشتراط القصد في إفادته الملك على ما ذهب \_ إليه ابن رشد.

أما على ما ذهب إليه آخرون فإن القصد شرط في التملك كرأى الحنفية، والرأى الأول رأى بعض الحنابلة ذكره ابن رجب في قواعده ص ١٩٠. والاستيلاء الحكمي - كما ذكرنا - يكون باستعمال الآلات، غير أن هذه الآلات، إذا كانت للصيد كان اقتناؤها واتخاذها واستعمالها دليلا على نية الصيد عادة؛ ولذا لم يشترط في ترتب الملكية على الاستيلاء بها القصد إلى الإحراز، وإنما الشرط ألا يكون قد استعملها لغرض آخر إذا ما تعلق بها صيد.

ومن ثم قال الحنفية: إذا وضع الصائد شبكة للتجفيف فتعلق بها صيد لم علكه بمجرد تعلقه بها؛ ذلك لأن عمله قصد به شيء آخر خلاف الإحراز، ولا علكه إلا إذا حضر إليها فأمسك الصيد أو كان بحيث لو مد يده إليه لأخذه لوجود الاستيلاء الحقيقي حينئذ، ولكنه إذا كان قد وضعها بقصد الإحراز فقر الصيد أو بلا قصد فتعلق بها صيد ملكه من وقت تعلقه بها، وإن كان هذا الملك غير مستقر لاحتمال رواله بانتقاض الاستيلاء وذلك بتخلص الصيد من الشبكة وفراره.

وإذا استعمل آلات ليست للصيد فلا يترتب على الاستيلاء بوساطتها التملك إلا إذا قصد من استعمالها إحراز الصيد. ولذا جاء في المبسوط: لو تكسر صيد في أرض إنسان فصار لا يستطيع براحا أو رمى صيدا فوقع في أرض رجل ولا يدرى من رماه فأخذه رجل آخر فهو للذى أخذه؛ لأنه قد أحرزه بأخذه ولم يوجد من صاحب الأرض إحراز - وإن عجز الصيد عن الطيران بما أصابه؛ لأن المباح يملك بالإحراز (٢).

وعلى ذلك مسألة الحفرة يتردى فيها صيد وقد سبقت . . .

وجاء في الهندية : إذا اتخذ النحل مكانا في أرض رجل فعمل فيه، لم علكه صاحب الأرض لعدم استيلائه عليه، ولكن يملك عسله لاستيلائه عليه

<sup>(</sup>١) فتح الحليل جزء ١ ص ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) المبسوط جزء ١١ ص ٢٥١.

استيلاء حكميا. ووجهسة ذلك أن عادة أصحاب الأراضى والزراع قد جرت باتخاذ كوارات النحل فى أرضهم لطلب عسله، وشاع ذلك حتى صار العسل كأنه من شمار الأرض ولأجله تطلب كما تطلب للزرع فأصبحت بذلك كأنها آلة لأخذ العسل، فإذا وجد فيها العسل ملكه صاحبها لتحقق الاستيلاء الحكمى عليه ووجود النية حكما وهو اتخاذ الأرض عادة لجنى العسل (١).

~

الزيدية : ويرى الزيدية أن المباح يملك بالاستيلاء ولا يشترط في ذلك نية التحملك. ولذا يملك المجنون والصبى باستيلائه على المباح. فوقوع ماء المطر واجتماعه في قسط وضع للحفط فوق سطح لا يصير به الماء مملوكا. وإذا أحرق شجرا في بقعة من فلاة يريد احياءها ملكها بهذا الإحراق؛ لأنه استيلاء «صحبته عمارة الأرض» ومن البين أن مرجع ذلك إلى عرف جرى عليه أهل هذه الأرض ولكنه إذا امتدت النار وانتقلت بفعل الريح إلى قطعة أخرى فأحرقت شجرها لم يملكها - «الأزهار جزء ٣ ص ٣٣٣» وفيه أيضا: لو سقى رجل أرضه فتوحل: ظبى وخرج عن امتناعه ملكه صاحب الأرض؛ لأنه يعد حائزا له حينئذ ولوجود الفعل منه ولو كان ذلك نتيجة لتنفيره فالأقرب أنه لمالك الأرض لا لمن نفره. ومثل ذلك في الحكم الطير يدخل دار رجل لا يأخذه إلا بمحاولة ولا يمكنه أن يطير إلا للمستأجرة فالطير

أهل الظاهر: وجاء في المحلى لابن حزم أن كل من نصب فخا أو حبالة أو حيلة أو حيفر زبية للصيد فكل ما وقع في شيء من ذلك كان ملكا له ولا يحل لأحد سواه، فإذا فعل ذلك لا بقصد أخذ الصيد فوقع فيها الصيد فأخذه آخر فهو لمن أخذه، ويملك كل ما استولى عليه من المباح مما قصد تملكه.

وإذا لم ينو الستملك لم يملك وبقى الصيد على حاله لكل حق تملكه بالاستيلاء عليه، وكذلك ما عشش فى شجرة أو جدار فى دار لا يكون ملكا لمالك الشجرة أو الدار إلا أن يحدث له تملكا – ويملك الصيد بتذكيته وبأن يقدر عليه قبل موته بأن يفقد به استناعه وتأبده وقدرته على الفرار (ج 7 ص ٤٦٦ مسألة ١٠٧١، ص ٤٦٤).

<sup>(</sup>١) هندية نقلا عن الخانية ج ٥ ص ١٤٧.

ويرى الإباضية أن المال المباح يملك بالاستيلاء عليه باليد أو بوساطة آلة من الألات كالشباك أو الحبالة أو الحفر تحفر لذلك، فإن انفلت المتعلق في الشبكة أو خرج الواقع في الحفرة انتقض ملكه، وما أخذ باليد ففر بعد ذلك لم يكن لغيره أن يتملكه بأخذ، وعليه أن يرده إذا أحده. وكذلك يملكه صاحب البيت إذا دخله حيوان فأغلق بابه عليه ولايكون لغيره أن يتملكه بعد ذلك، فإن لم يغلق الباب عليه لم يملكه، ولاينتقض ملك ما يسقط من شبكة الصياد أو من وعائه بعد إمساكه، بخلاف شبكة الأرض إذا انفلت فيها قبل إمساك الصائد له وإذا نفر السمك فوقعت سمكة في سفينة سائرة فهي لآخذها، وقيل هي لصاحب السفينة لأن السفينة قد حبستها ولا تطيق الخروج منها لفراقها الماء، وإن أطاقت الخروج بالوثوب فهي لمن أخذها الله المناء وإن أطاقت الخروج

الشيعة الجعفرية: يملك المباح بالاستيلاء عليه: فيملك الصيد إذا أخذ باليد وبآلة من آلات الصيد كالحبالة والشبكة والشرك، ويملكه الناصب لذلك. فإن أخذه غيره كان عليه أن يرده لصاحب الآلة، وإن انفلت من الآلة قبل أخذه منها لم يملكه صاحبها وعاد إلى حاله، وكذلك إذا انفلت الصيد من الشبكة وسار بها فإن صاده آخر ملكه ورد الشبكة، ولو مشى بالشبكة على وجه لا يقدر على الامتناع فهو لصاحبها لانها أزالت استناعه، ولو انفلت بعد إثباته لم يخرج عن ملك مالكه كما إذا أمسكه الصائد بيده ثم انفلت منه ولو أطلقه من يده لم يخرج عن ملكه، ولو نوى بإطلاقه تركه راغبا عنه فالاقرب أنه لا يمكن لغيره أن يملكه ولا يخرج عن ملكه، ملكه، ولو دخل دارا فأخذه صاحبها ملكه بأخذه لا بدخوله الدار. (تحرير الأحكام ملكه، ولو دخل دارا فأخذه صاحبها ملكه بأخذه لا بدخوله الدار. (تحرير الأحكام حزء ١ ص ١٥٧) وهم في هذه الأحكام لا يخالفون الحنفية.

وخلاصة ما سبق أن الاستيلاء على المال المباح باعتباره سببا لتملكه يمتاز عن سائر التملك بثلاثة أمور:

الأول: أنه سبب منشئ للملكية بخلاف غيره من الأستباب الشرعية فإنها ناقلة لها لا منشئة، ولا خلاف في ذلك.

الثانى : أنه خاص بالأموال المباحة فلا يفيد ملكا فى الأموال المملوكة عقارا كانت أم منقولة ولو طالت مدة الحيازة فيها. وبناء على ذلك لا يتملك مال مملوك (١) شرح النيل ج ٣ ص ٥٧١، ص ٥٧١،

بوضع اليد عليه وإن تقادم عهده، كما لا يسقط حق تركه صاحبه وإن طالت مدة الترك. وذلك خلافا لما جرى عليه التشريع الوضعى فإنه يجعل وضع اليد على المال المملوك مدة معينة تختلف باختلاف الأموال سببا من أسباب تملكه متى تحققت به حيازة هذا المال حيازة استأثر فيها بمنافعه وبالتصرف فيه، وبعبارة أخرى متى تحققت به حيازة هذا المال حيازة فعلية مقرونة بنية التملك له، كما جعل مضى مدة معينة على الحق مع ترك المطالبة به سببا مسقطا له، ويختلف مقدار المدة باختلاف الحقوق وما يلابسها. ولسنا بصدد شرح هذا الموضوع، وإنما يكون تفصيل أحكامه في اكتساب الملك بمضى المدة وسقوط الدعوى بالحق لمضى المدة.

الثالث: أنه سبب فعلى، ولذا يعتبر من كل من يستطيع ولو كان غير أهل للالتزام بالقول، كالمجنون والصبى، كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق.

والمال المباح إما أن يكون منقولا أو عقارا: فإن كان منقولا كانت حيازته والاستيلاء عليه بوضع اليد وضعا حقيقيا، ويكون ذلك في كل منقول كالصيد والكلأ والمعادن والأشجار إذا كانت على وجه الأرض – على تفصيل سبق وسيأتى عند الكلام على تملك كل نوع منه – وإن كان عقارا كانت حيازته والاستيلاء على بعمارته كما سيأتي عند الكلام على الأرض الموات. وقد ذكرنا أن الاستيلاء على الأموال المباحة المنقولة لا يشترط فيه القصد إلى التملك إذا كان حقيقيا، أما إذا كان حكميا فقد ذكرنا فيما سبق اختلاف الفقهاء في اشتراط القصد إليه.

المال المباح: المال المباح هو مالا مالك له وهو عند الفقهاء إما منقول وإما عقار. أما عند رجال القانون فالمباح لا يكون إلا منقولا. أما العقار فهو مملوك في جميع أوضاعه؛ لأنه إما أن يكون له مالك من الناس، وذلك إذا ما كان له اختصاص به يمكنه من التصرف فيه ومن استعماله واستغلاله، وإما أن يكون ملكا للدولة صاحبة السلطة والولاية عليه. وقد جاء ما يفيد ذلك في القانون المصرى م ٨٤٧ / ١ مدنى، والسورى م ٨٣٢ مدنى، والليبي م ٨٧٧ / ١ مدنى، ولذا كان حكم الأراضي التي لا تزرع ولا ملك لأحد من الناس فيها من حيث تملك الناس لها يختلف عن حكم المنقول؛ إذ يكفى فيه مجرد الاستيلاء عليه كما تقدم. أما الأراضى فلا يمكن أن تملك به إلا بتوافر ما وضع لذلك من شروط وقيود تكفلت القوانين بيانها كما سيأتي بيان ذلك.

وقد ذكرنا أن المال المباح يملك بالاستيلاء عليه في الشريعة الإسلامية، غير أنه إذا كان منقولا اكتفى في الاستيلاء عليه بحيازته على الوضع الذي شرحناه فيما سبق. وإن كان عقارا لم يكف في تملكه مجرد الاستيلاء عليه، بل يجب أن يأخذ الاستيلاء عليه مظهرا تتغير به صورته، وذلك بعمارته على الوضع الذي سنشرحه فيما يأتي عند كلامنا على الأرض الموات.

وقد بينا أن المنقول يملك بالاستيلاء عليه سواء أكان ماء أم شجرا في فلاة أو حيوانا في صحراء أم طيرا في الجو أو كلأ في أرض أو نحو ذلك مما يكون للطير من بيض وفراخ، وللنحل من عسل متى تحقق الاستيلاء عليه بيد لم تسبقها يد أخرى على الوضع الذي شرحناه فيما سبق، وهذا المبدأ لم تخالف فيه القوانين المدنية. فالمادة ٧٨ مدنى مصرى تنص على أن من وضع يده على منقول لا مالك له بغية التملك - ملكه، وتطابقها المادة ٧٢٨ مدنى سورى، والمادة ٤٨٨ مدنى ليبي، ولا تختلف في ذلك المادة ٨٠ مدنى عراقى، غير أنها عبرت بالإحراز وذكرت أنه قد يكون حقيقيا وذلك بوضع اليد عليه حقيقة كحصد الكلأ والاحتطاب من أشجار الجبال، وقد يكون حكميا وذلك بتهيئة سبب إحرازه كوضع إناء لجمع ماء المطر أو نصب شبكة للصيد.

وسواء في تملك المنقول المباح بالاستيلاء عليه أن يكون مباح الأصل كالطير في الهواء والحيوان في الصحراء والماء في الأنهار والبحار والأشجار في الفلوات أو صار مباحا بتخلي مالكه عنه. فقد نص في المادة ٧٧١ / ١ مدنى مصرى على أن المنقول يصبح لا مالك له إذا تخلي عنه مالكه بقصد النزول عن ملكيته. وبهذا جاءت المادة ٨٢٩ / ١ مدنى سورى والمادة ٥٧٥ / ١ مدنى ليبيى والمادة ١١٠٤ مدنى عراقي، وعلى هذا أيضا جرى التقنين اللبناني. ويستفاد من ذلك أن حق الملكية مما يصح إسقاطه في نظر التشريع الوضعى إذا كان متعلقا بعقار، بينما يرى ان فقهاء الشريعة الإسلامية لم يتفقوا على هذا الرأى وكان لهم في إسقاط الملك في المنقول أو في العقار التفصيل الآتي :

(۱) اختلف رأى الحنفية فيه: فمنهم من ذهب إلى أن الملك من الحقوق التى تقبل الإسقاط فإذا ترك إنسان ماله اختيارا راغبا عنه زال ملكه عنه وصار مباحا يملكه من تسبق إليه يده بعد ذلك، ومنهم من ذهب إلى أنه لا يقبل الإسقاط

وأن الملك لا يزول بإسقاطه ولابترك المالك ما يملكه رغبة عنه، غير أن من يأخذه من الناس في هذه الحالة يجور له أن ينتفع به انتفاع العارية، إلى أن يسترده مالكه منه كما في الحموى على الأشباه والنظائر لابن نجيب ج٢ ص ١٠٥، وفي البزازية أن هذا القول هو المختار وهو المتفق مع قواعد الحنفية. ولعل مبنى ذلك أن انتفاع شخص بملك غيره أساسه مراعاة حق غيره، وأن ذلك يحول دون انتفاعه ومزاولته حقوقه فيه، وفي تركه لملكه واطراحه إعلان بأنه ليس في حاجة إليه وليس من جهته ما يحول دون انتفاع غيره فكان ذلك في معنى إباحة الانتفاع لغيره.

وذكر بعض الحنفية أن محل هذا الخلاف إذا لم يبين مالك الشيء عند تركه إياه أنه قد تركه ليأخذه أو ليتملكه من يشاء فإن بين ذلك بعبارة صدرت منه لم يزل ملكه عنه بذلك الترك قولا واحدا وله أن يسترده «حموى».

ومن الفيقهاء من يرى فى هذه الحال أن ملك المالك يبقى إلى أن يتناوله شخص آخر فإذا تناوله شخص آخر كان مالكا له لا بالاستيلاء عليه بل بتمليك مالكه إياه، ولهذا قال الفقيه أبو الليث: إذا قال المالك عند تركه لما يملكه: من شاء فليأخذه، وكان ذلك خطابا لقوم معينين فهو لمن أخذه منهم، وإن لم يكن ذلك خطابا لقوم معينين أو لم يقل شيئا عند الترك لم يزل ملكه عنه وكان له أن يأخذه إذا وجده وأن يسترده عمن أخذه.

وعلى القول بعدم قبول الملك للإسقاط قيل : « من سيب دابته لعلة فأخذها من عالجها لم تزل على ملك مالكها، ومن أرسل طيرا في الهواء فهو له حتى إذا صاده إنسان آخر لم يملكه وكان لصاحبه الذي سيبه أن يأخذه قهرا».

(۲) وذهب الشافعى وأحمد إلى أن ترك المالك ما يملكه من الأموال لايخرجه عن ملكه على أصح القولين؛ لأن رفع اليد عن المال لا يقتضى زوال ملك مالكه عنه، كما لو سيب دابته؛ ولذا فإن المالك يتبع ملكه أنى وجده وعلى آخذه أن يرده لصاحبه إن عرفه. وإذا أباح المالك ملكه لغيره فتركه له لم يخرج أيضا عن ملكه باستيلاء من أبيح له عليه، ولكن يحل له الانتفاع به ولو باستهلاكه دون أن تضمن قيمته وذلك لتسليط المالك له عليه.

وقيل: إذا ترك المالك ما بملك زال ملكه عنه؛ لأنه في المعنى كإعتاق العبد، وفي كشاف القناع: من أرسل صيدا أو بعيرا لم يزل ملكه عنه بإرساله سواء أذكر عند إرساله ما يفيد أنه تركه أم لم يذكر ذلك؛ وهذا بخلاف كسرة من الخبز أعرض

عنها أو شيء حقير تاف تركه، إذ يملكه من يأخذه لأنه مما لا تتبعه همة أوساط الناس عادة – وروى أن الملك يرول بترك صاحبه ما يملك ونبذه مطلقا فيملكه آخذه «الفروع ج ٢ ص ٨٤٩».

(٣) ويرى مالك: أن الملك إذا كان مبتداً بسبب الاستيلاء أو الإحياء بالنسبة إلى الأرض الموات زال بتركه أو يزول الاستيلاء عليه فيعود المملوك إلى الحال التي كان عليها قبل تملكه وهي الإباحة: سواء أكان ذلك نتيجة لفراره أو انفلاته من صاحبه وفراره. أو نتيجة ترك صاحبه إياه أو اطراحه رغبة عنه. فإذا كان أرضا أحياها زال ملكه عنها بزوال الإحياء - وإذا كان الملك نتيجة لسبب آخر غير فعلى بأن كان قوليا لم يقبل زوالا كشراء أو إرث فلا يزول حينئذ بترك المملوك أو إطراحه. كما تقدم ذلك عند الكلام على خصائص الملكية. ومبنى ذلك التفرقة بين الملكين: فالنوع الأول أضعف من النوع الأخير، وفي ترك المملوك من النوع الأول رد له إلى ما كان عليه بخلاف النوع الثاني.

ويرى الزيدية: أن الملك يسقط بالإسقاط، فإذا ترك الإنسان ما يملكه عقارا كان أم منقولا رغبة عنه زال عنه ملكه وصار مباحا يملك بالاستيلاء عليه «الأزهار ج ٢ ص ٣٢٣» ومبنى ذلك أن الملك حق من الحقوق المكتسبة والشأن فيها أنها تسقط بإسقاط صاحبها، إذ لا يجبر مالك على الاحتفاظ بملكه.

وعلى الجملة ففقهاء الشريعة لا يفرقون بين ملك العقار وملك المنقول فى قبول الإسقاط أو عدم قبوله. بينما نرى أن التشريع الوضعى على خلاف ذلك كما ذكرنا، فالعقار فى نظره مملوك دائما والمنقول فى نظره نوعان :

منقول كان مملوكا ثم صار بغير مالك بناء على تركه وإسقاط ملكيته على ما شرحنا، وذلك يملك بالاستيلاء عليه بعد زوال الملك عنه بالترك في نظر القانون الوضعي، وفي نظر من ذهب إلى زوال الملك عنه بذلك من فقهاء الشريعة.

ومنقول لم يملك وهو ما ترك على طبيعته لانتفاع الناس به جميعا: كالماء والهواء والطير في الأجواء. وهذا النوع يملك بالاستيلاء عليه وإحرازه. وفي هذا المعنى جاءت المادة (١٠٩٩) عراقي ونصها: الماء والكلأ والنار مباحة والناس في هذه الثلاثة شركاء، فيجوز لهم الانتفاع بها وإحراز الماء والكلأ - بشرط عدم

الضرر - وذلك مستمد من حديث أبى خراش عن بعض أصحاب رسول الله عليه وهو : «المسلمون شركاء فى ثلاثة: فى الماء والكلأ(١) والنار» رواه أحمد وأبو داود وابن ماجة من حديث ابن عباس وزاد فيه «وثمنه حرام».

والحديث بعمومه يدل على أنه لا فرق بين المحرز من ذلك وغير المحرز، غير أن الإجماع انعقد على أن المحرز من ذلك يملكه من أحرزه بإحرازه. فكان هذا مخصصا للحديث. ومن هذا استمد الحكم المنصوص عليه في نهاية هذه الفقرة من المادة المذكورة - وهو جواز الإحراز في هذه الأشياء بشرط عدم الضرر - وهذا الشرط مما تقضى به أصول الشريعة العامة. وقد جاءت الفقرة الثانية من هذه المادة بحكم خاص بالكلأ النابت في الأرض المملوكة وهو إباحته - وبه أخذ الحنفية - وخالف في ذلك بعض المالكية. إذ رأوا أن وجوده في أرض مملوكة يعتبر إحرازا له بإحراز مكانه فيصير بذلك مملوكا لمالك الأرض.

والحنفية لا يرونه مملوكا لمالك أرضه إلا إذا قام مالكها على إنباته.

واختلف الفقهاء في قيامه على سقيه ورعايته أيعد إحرازا به يملك أم لا يعد؟ أما القانون المصرى فيعد الكلأ في الأرض المملوكة ملكا لصاحبها تطبيقا للقواعد المعامة، كما يعد الماء في المروى الخاص التي حفرها شخص لرى أرضه ملكا له لإحرازه إياه بإحرازها، وهو رأى لبعض المالكية خلافا للحنفية؛ إذ لا يرون وجود الماء في المراوى الخياصة ولا في الآبار التي تحفر في الأرض المملوكة أو في الصحراء ملكا للحافر؛ إذ لم تجر العادة باتخاذ ذلك وسيلة لإحراز الماء، وإنما اتخذ وسيلة لجريانه إلى حيث ينتفع به. وإنما يعد محرزا بوضعه في الأواني والخزانات ونحوها. وقد نظمت قوانين الرى والصرف في البلاد العربية طريقة والخزانات ونحوها. وقد نظمت قوانين الرى والصرف في البلاد العربية الإسلامية الانتفاع بمياه الأنهار والترع والمراوى العامة والخاصة – أما في الشريعة الإسلامية فقد جعلت المياه فيها بالنظر إلى تملكها أربعة أنواع وذلك فيما ذهب إليه الحنفية :

الأول: الماء الذي يكون في الأواني والظروف المملوكة. وهذا النوع يعمد ملكا لمالك ظرفه لاحق لأحمد فيه؛ لأنه قد يمملكه بالاستيلاء عليمه. ولذا يجوز له بيعه ولا يحل لأحد أن يأخذ منه لحاجته من غير إذن مالكه ما دام لايخاف الهلاك

<sup>(</sup>۱) الكلأ: هو الحشيش الذي ينبت من غير إنبات أحد ويعــد مالا مباحاً. وإن كان في أرض مملوكة إذا لم يقم صاحبها على رعايته وسقية فلكل شخص أن يأخذ منه حاجــته، والمراد بالنار ضوءها فللناس جميعا أن يستضيئوا به لا جمرها لأنه مملوك لصاحبه.

على نفسه من العطش، فإن خاف الهلاك من العطش فطلبه من مالكه فمنعه كان له ذلك إذا لم يكن عنده فضل، فإن كان عنده فضل جاز لطالبه أن يقاتله ليأخذ الفضل منه ولكن بما دون السلاح.

الثانى: الماء الذى يكون فى الحياض والآبار والعيسون ولا يعد ملكا لصاحبها لوجوده فيها بل يعد مباحا فى نفسه سواء أكان فى أرض مباحة أم مملوكة، ولكن يكون لصاحبها حق خاص فيه فيكون أولى من غيره، وليس له أن يمنع الناس من الشرب منه بأنفسهم ولا من سقى دوابهم لأنه مباح لهم. فأما الزرع والأشجار فله أن يمنع من سقيها لما فى سقيها من إبطال حقه أصلا، غير أنه إذا كان الماء فى أرض مملوكة فلصاحبها أن يمنعهم من الدخول فى أرضه إذا لم يضطروا إليه بأن وجدوا غيره لأن دخولهم ضرر، له أن يدفعه عن نفسه، فإن لم يجدوا غيره واضطروا قيل له: إما أن تأذنهم بالدخول ليأخذوا حاجتهم من الماء، وإما أن تأتى به إليهم وتعطيهم إياه، فإن لم يعطهم وأصر على منعهم من الدخول جاز مقاتلته بالسلاح ليأخذوا قدر ما يندفع به الهلاك. والأصل فيه ما روى أن قوما وردوا ماء فسألوا ليأخذوا قدر ما يندفع به الهلاك. والأصل فيه ما روى أن قوما وردوا ماء فسألوا أمناقنا وأعناق مطايانا كادت تقطع، فأبوا، فذكروا ذلك لسيدنا عمر رضى الله عنه فقال: هلا وضعتم فيهم السلاح. وهذا بخلاف الماء المحرز فى الأوانى حالة فقال: هلا وضعتم فيهم السلاح. وهذا بخلاف الماء المحرز فى الأوانى حالة المخمصة، لأنه مملوك لصاحبه فكان لابد من مراعاة حرمة الملك فلا يؤخذ بالسلاح.

الثالث: الماء الذى يكون فى الأنهار المملوكة لأقوام مخصوصين وهو لايعد فيها ملكا لأحد، ولا يجوز بيعه لعدم الملك، ولا تجوز فيه المبادلة على أن يستقى منه فى يوم نظير الاستقاء فى يوم آخر من نهر آخر؛ لأن ذلك إما بيع الماء بالماء أو إجارة الشرب بالشرب وذلك غير جائز؛ إذ الإجارة تمليك المنفعة لا تمليك العين. ولذا لو استأجر حوضا أو بئرا ليستقى منه لم يجز، وليس لأصحاب هذه الأنهار الخاصة أن يمنعوا الناس من أن يشربوا بأنفسهم أو يسقوا دوابهم، ولكن لهم أن يمنعوا من سقى الزرع والأشجار.

الرابع: ماء الأنهار العظيمة ولاملك لأحد في مائها ولا في رقبتها، وليس لأحد حق خاص فيها بل هي لعامة المسلمين، لكل واحد أن ينتفع بها الانتفاع الذي لا يضر بغيره فكان الناس فيها على السواء. وذهب الحنابلة: إلى أن الماء إذا سيق من نهر غير مملوك إلى مجرى مملوك كان ملكا لمالك المجرى؛ لحيازته بسبب حيازة مكانه – ولكن إذا ظهر الماء بأرض مملوكة بسبب حفر بثر مثلا أو تفجير عين لا يكون ملكا لمالك الأرض، ولكن يكون أحق به من غيره في الانتفاع به يأخذ منه حاجته أولا، فإذا اكتفى لم يجز له أن يمنع غيره (١) ومثل هذا في الحكم كلأ الأرض المملوكة ومعادنها السائلة كالبترول (٢).

ويرى كثير من المالكية: أن الماء في المجارى وفي الآبار التي تحفر وفي العيون التي تفحر وفي العيون التي تفحر يكون ملكا لمالك الأرض التي وجد فيها لتبعيتها لمعينه وحيازته بحيازته.

وحكم الكلأ كحكم الماء فهو مملوك لمالك الأرض عند الحنفية إذا كان هو الذي زرعه أو قام عليه بالرعاية والسقى، ويكون مباحا إذا نبت من تلقاء نفسه ثم لم يقم صاحب الأرض عليه، وعند ذلك لا يملك إلا بإحراره.

ومن الحنفية من يرى أن القيام على سقيه لا يعد إحرازا له.

وتعد الحيوانات غير المستأنسة الطليقة غير مملوكة لأحد م ٧١١ / ٢ مدنى مصرى، و م ٨٧٩ / ٢ مدنى ليبى. وذلك متفق مصرى، و م ٨٧٥ / ٢ مدنى ليبى. وذلك متفق مع أحكام الشريعة الإسلامية- ومثل هذه الحيوانات في الحكم، السمك في البحر والحيوان المتأبد في البر. وتنص المادة ٨٣٧ مدنى مصرى على أن صيد البر والبحر تنظمه لوائح خاصة، وفي هذا جاءت المادة ٨٣١ مدنى سورى، والمادة ٣١٠١ مدنى عراقي، والمادة ٨٧٧ مدنى ليبي.

وقد أورد القانون المدنى العراقي أحكاما خاصة بالأشجار والأحطاب والأحجار التي تنص على : والأحجار التي تقطع من الجبال والمراعى وذلك في المادة ١١٠ التي تنص على : أنه يجوز لكل شخص أن يقطع من الجبال المباحة - إذا لم تكن من المحاطب المختصة من قديم والقصبات - أشجارا وأحطابا وغير ذلك من المواد التي يحتاج إليها في البناء والوقود وصنع الآلات الزراعية وغيرها من حاجاته.

<sup>(</sup>١) كشاف القناع ج ٢ ص ٤١٥.

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ج ۲ ص ٤٠ وما بعدها.

وإذا وجد داخل حدود قرية مرعى من غير المراعى المختصة - من قديم- بأهل القرى والقصبات، فيجوز الأهل هذه القرية أن يرعوا فيه مواشيهم، وأن ينتفعوا بنباته من غير أن يؤدوا شيئا من الرسوم، ويجوز لغير أهل القرية إن لم يكن مضرا بأهلها أن يرعوا مواشيهم في هذا المرعى وأن ينتفعوا بنباته وفق ما يجيزه القانون.

ومن هذا نتبين أن أحكام تملك هذا النوع من الأموال بالاستيلاء في القوانين العربية والتشريع الإسلامي على العموم لا يكاد يوجد خلاف فسيها إلا في التطبيق فقط دون الأصول العامة.

وينبغى أن نشير فى هذا المقام إلى ما يوجد من فرق بين الأموال التى يتركها مالكها رغبة عنها والأموال الضائعة: فالأولى أموال أراد المالك أن يسقط ملكيتها ويتخلى عنها لتصير غير مملوكة لأحد؛ ولذا يجوز لأى إنسان أن يستولى عليها دون حرج فيتملكها بذلك - أما الثانية فأموال لم يتخل مالكها عنها ولم يزل مستمسكا بملكه إياها، وإنما جهل مكانها إذ ضلت عنه أو سقطت منه ولذا تظل على ملكه. فإذا عشر عليها إنسان وجب عليه أن يردها إلى مالكها وهى ما تعرف باللقطة، وذلك هو الحكم فى الشرعين الإسلامي والوضعي. وسنزيد ذلك تفصيلا عند كلامنا على الحيازة.

ولما كانت صورة الاستيلاء الكاسب للملكية تختلف باختلاف صور الأموال المباحة فكان له وضعه وشروطه في الصيد، ووضعه في المعادن والكنوز، ووضعه في الأرض الموات - اقتضى ذلك إفراد كل نوع من هذه الأنواع بذكر ما يختص به من الأحوال والشروط.

#### الصد:

الصيد هو اقتناص الحيوان غير المستأنس وأخذه بحيلة ودقة نظر. ويطلق أيضا هذا الاسم على كل حيوان يمتنع على الإنسان بالفرار كالأسد والغزال والأرانب وغيرها من كل حيوان معتصم بالغابات، أو متأبد «متوحش» معتصم بقوته وفراره، أو يعتصم بالطيران في الهواء أو بالسباحة والغوص في الماء.

وهذه الأنواع من الحيوان تعد من الأموال المباحة لكل إنسان أن يمتلكها بالاستيلاء عليها قبل غيره، فإذا حازها ملكها ولم يكن لغيره أن يملكها بعد ذلك إلا بسبب ناقل لملكيتها: سواء بقيت في يده أم انطلقت إلى حيث كانت على ما أشرنا إليه من تفصيل في ذلك وخلاف بين الفقهاء فيما سبق. وقد نص في القانون المصرى م ٨٧١ / ٢ على أن الحيوانات غير الأليفة تعتبر لا مالك لها مادامت طليقة - وإذا اعتقل حيوان منها ثم أطلق عاد لا مالك له إذا لم يتبعه مالكه فورا أو إذا كف عن تتبعه، وأن ماروض من الحيوانات وألف الرجوع إلى المكان المخصص له ثم فقد هذه العادة يرجع لا مالك له فيملك بصيده، وبذلك جاءت الفقرة الثانية من المادة ٨٢٨ مدني سورى ومادة ٨٧٥ / ٢ مدنى ليبي.

وأخذ الصيد يترتب عليه أثران :

أولهما : تملكه لتحقيق الاستيلاء عليه بذلك وهو سبب لتملك المباح.

ثانيهـما: حل أكله إن كـان مما يحل أكله متى توافـرت شروط ذلك، ولسنا بصـدد بيان الأثر الثـانى وهو حل أكله، ولذا نقـصر بيـاننا على الأثر الأول وهو الملك.

وقد أحل الله الصيد لعباده إلا في حالتين :

الأولى : أن يكون الصائد مُحرما.

الثانية: أن يكون الصيد في الحرم، وهو دائرة محدودة تحيط بالكعبة على مسافات مختلفة عنى الفقة ببيانها. فإذا دخلها الحيوان كان آمنا قال تعالى في سورة المائدة: ﴿ أُحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم غير محلى الصيد وأنتم حرم ﴾ وقال: ﴿ وإذا حللتم فاصطادوا ﴾ وقال: ﴿ أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعا لكم وللسيارة وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرما ﴾ - ولذا لا يتملك المحسرم ما يصيده لأن اعتداءه على الصيد حرام فلا يؤدى إلى الملك، وكذلك لا يملك الحلال صيد الحرم لنفس السبب.

وللصيد وسائل شتى فقد يكون بالكلاب المعلمة، وقد يكون بالشباك أو النبال وما فى حكمها من الآلات الرامية. وقد يكون بغير ذلك من الوسائل التى يؤخذ بها صيد البر أو البحر، وإنما يترتب عليه الملك عند الفقهاء إذا تم به الاستيلاء على الحيوان سواء أكان استيلاء حقيقيا أو حكميا.

والاستيلاء الحقيقى : يكون بإمساك الصيد باليد أو بالاقتراب منه وهو فى المصيدة بحيث يمكن إمساكه باليد، وبه يتملك الصيد ملكا مستقرا لا يزول بانفلاته أو بتسييبه على ما بينا فيما سبق.

- وقال الزيدية : إذا صاد حيوانا ثم عاد إلى ما كان عليه من التأبد لم يزل ملكه عنه (الأزهار ج ٣ ص ٣٢٣).

والاستيلاء الحكمى يتم بوساطة آلات الصيد وحدها بشرط أن بصير به الصيد غير ممتنع وغير قادر على الفرار والعودة إلى حالته الطبيعية. ويتحقق ذلك بإمكان أخذه والقبض عليه دون معاناة أو استعمال وسائل من وسائل الصيد عند الاقتراب منه. وعلى الجملة يتحقق الاستيلاء الحكمى بتهيئة الصيد لأن يستولى عليه استيلاء حقيقيا.

وبهذا النوع من الاستيلاء يتملك الصائد الصيد بشرطين عند الحنفية :

الأول: ألا ينتقض ذلك الاستيلاء بانفلات الصيد وفراره قبل إمساكه، وإن شئت قلت ألا ينفلت الصيد قبل أن يصير الاستيلاء عليه حقيقيا. فإذا نصب إنسان شبكة فتعلق بها صيد ملكه بذلك الاستيلاء بشرط ألا ينتقض قبل استقراره. ويستقر إذا جاء صاحبه فأمسكه أو اقترب منه بحيث لو مديده إلى الصيد لأخذه. فإذا انفلت بعد ذلك بعلاج الشبكة ونحوه ففر لم ينتقض ملكه، ولكن إذا عالج الصيد الشبكة حتى انفلت منها وفر قبل حضور الصائد فإنه لا يصير عملوكا بذلك.

الثانى: ألا تكون آلة الصيد حين تعلق بها الحيوان قد وضعت لغرض آخر غير الصيد، وذلك بأن تكون قد وضعت بقصد الصيد أو بلا قصد، فإذا تعلق بها حيوان فى هذه الحال ملكه الصائد بذلك، مع مراعاة الشرط الأول للاستيلاء عليه حينئذ حتى لو وضعها كذلك ثم توفى بعد وضعها فتعلق بها الصيد بعد وفاته كان من تركته. أما إذا وضعها لغرض آخر كالشبكة يضعها لتجفيفها فيتعلق بها الصيد فإنه لا يملكها منذ تعلق بها وإنما يملكه إذا حضر إليه فأمسكه أو حضر إليه وكان قريبا منه قادرا على إمساكه بيده فلو أخذه رجل قبل حضوره فإنه يملكه بذلك لاستيلائه على مباح لما يصر مملوكا.

وإذا كانت الآلة لا تستعمل للصيد فتعلق بها صيد لم يملكه صاحبها إلا إذا كان قد وضعها بقصد الصيد وتوافر الشرط الأول وإلا لم يملكه إلا بعد أن يحضر إليه فيقترب منه حتى لو أراد أن يمسكه بيده لأمسكه. فالفرق بين آلة الصيد وغيرها أنه يشترط نية الصيد فيما لايستعمل للصيد عادة. ويشترط في آلة الصيد ألا ينوى باستعمالها غرضا آخر غير الصيد.

روبناء على ذلك فرَّع فقهاء الحنفية كثيرا من المسائل نذكر منها المسائل الآتية للبيان والتوضيح :

أ - إذا أقيمت في أرض أبراج لإيواء الحمام فآوى إليها الحمام ف عاكان منه مباحا لم يسبق أن ملكه أحد يتملكه صاحب البرج بإيوائه إليه، متى كان منه قريبا بنحيث يستطيع إغلاقه عليه؛ لأنه بذلك يعد مستوليا عليه لاستقراره في مكان أعد لصيده. أما ما يأوى إليه من حمام الناس فلا يملكه بأية حال. ويلاحظ أن فراخ الحمام وبيضه يكونان ملكا لصاحب البرج على أية حال لأن وجودهما في البرج المعد لذلك يعد استيلاء عليهما.

ب - إذا وضع إنسان كوارات للنحل في أرضه فاحتلها النحل فإنه يصير ملكا لصاحب الكوارات لاستقراره في مكان أعد لصيده. إذ إن ذلك هي عادة النحل وطبيعته، وبذا يصير ما يخزنه فيها من عسل ملكا أيضا لصاحب الكوارات. فإذا هاجمه إنسان فانتقل بفعله إلى كوارات شخص آخر لم يزل بذلك ملك صاحب الكوارات الأولى. وإذا اتخذ النحل في أرض شخص مكانا لم يعد له من قبل فلا يملكه صاحب الأرض بحلوله فيه؛ لأنه استقر في مكان لم يعد لصيده فلا يعد استيلاء عليه. ولكن يملك ما يخزنه فيه من عسل لوجوده في مكان مملوك على وجه لا يزايله.

ج - لرجل مجرى ماء خاص فى أرضه متصل بالمنهر فلما ساق الماء إليه انتقل إليه كشير من السمك، فإذا كان السمك بحيث ينال باليد من غير صيد كان ملكا لصاحب المجرى، إذ يعتبر بوجوده فى هذا المجرى على هذا الوضع محرزا فيملكه بالاستيلاء عليه، وإن كان بحيث لا ينال إلا بصيده بشبكة أو نحوها لم يملكه صاحب المجرى، وكان لغيره أن يصيده إذا كان المجرى طويلا أو متسعا كثير

الماء، غير أنه إذا أقيم على جزء منه سد احتجز به بعض السمك اعتبر ذلك استيلاء على ما بعد هذا السد فيملكه بذلك كما في فتح القدير؛ لأن هذا الجزء المحجوز بالسد يعتبر كالحظيرة أعدت لصيد السمك، وإذا صرف صاحب المجرى الماء عنه بطريقة بقى السمك معها فيه فإنه يملكه بهذا العمل لاستيلائه عليه به. وذهب بعض المالكية إلى أن سمك البحيرات المملوكة ملك لأصحابها، كما أن ماء الآبار المملوكة ملك لأربابها. (فتح الجليل ج ٤ ص ٣٢).

وذهب آخرون إلى أنه لايعد مملوكا ولكن لهم فيه حق الأولسوية في أخذه عند الحاجة إليه.

د - وإذا صاد إنسان سمكا فانفلت منه قبل أن تصل إليه يده لم يملكه في هذه الحال لانتقاض استيلائه الحكمي، ولكن إذا انفلت منه بعد أن أمسكه بيده أو بعد وضعه على الشاطئ فإنه يملكه ولا يزول ملكه عنه بانفسلاته ورجوعه إلى الماء لحصول ذلك بعد الاستيلاء الحقيقي. ويرى مالك أن الصيد إذا توحش بعد حوزه والحمام بعد إيوائه والنحل بعد ضمه إلى جبجه (۱)، والسمكة إذا انفلتت فعادت إلى النهر بعد أخذها زال الملك عنها في هذه الأحوال كلها (الفروق ج الحروم ٢٠٥).

ه - إذا دخل ظبى دار إنسان لم يملكه بمجرد دخوله لعدم تحقق الإحراز بذلك، ولكن إذا أغلق الباب عليه لأجل إحرازه ملكه بذلك الإغلاق. فإن أغلقه لغرض آخرلم يملكه به، وإن سقط الصيد في حفرة فإن كانت للصيد ملكه بسقوطه فيها وإلا لم يملكه بذلك حتى لو حضر إنسان فأخذه منها ملكه ما لم يكن مالك الحفرة قد سبقه إليها وكان منها بحيث لو مد يده إليه لناله.

و - وإذا رمى إنسان صيدا فأصابه فسإن أخرجه بذلك عن امتناعه ملكه وإن لم يمسكه فعلا حتى لا يكون لغيره أن يأخذه، وإن أخذه إنسان فذبحه ضمنه.

ر - إذا أرسل إنسان كلبه على غزال فاقتنصه ملكه بذلك حتى لو تركه الكلب بعد ذلك لم يزل ملكه عنه إذا صار غير قادر على الفرار بعد أخذ الكلب إياه، فإن فر انتقض الاستيلاء عليه وكان لغيره أن يصيده فيملكه بصيده.

<sup>(</sup>١) الجبج، مثلث خلية النحل والجمع أجبج وأجباج.

ويرى الشافعية أن الصيد يملك بالإمساك باليد ولو كان المسك غير مكلف، ولكن إذا لم يكن مميزا وأمسك الصيد بأمر غيره كان لمن أمره لأنه في هذه الحال يعد كالآلة، وإنما يملك الصيد بالإمساك لأنه مباح ف ملك بوضع اليد عليه كسائر المباحات سواء أقصد المستولى عليه باستيلائه أن يتملكه أم لا حتى لو أخذه لينظر إليه ملكه. وإلى هذا ذهب الحنابلة. وكذلك يملكه إذا استولى عليه بآلة كشبكة ونحوها حتى لوفر منها بعد لم يزل ملكه عنه. ومالا يحل صيده كصيد الحرم لا يملكه من يستولى عليه.

وكذلك يملك الصيد بجرح مذفف أى مسرع به إلى التلف، كما يملك بوقوعه في شبكة نصبها الصائد ولو كانت لغيره معصوبة أو معارة. ويرى الحنابلة أنها إذا كانت مغصوبة كان الصيد لمالك الشبكة لا لغاصبها. فإن قدر على أن يتخلص منها لم يملكه ولو أخذه غيره منها ملكه من أخذه. وإذا ألجأ إنسان صيدا إلى مصيدة أو شبكة فوقع فيها ملكه صاحب الشبكة لا من طرده إليها إذا كانت منصوبة لغرض الصيد وإلا لم يملكه حتى يأخذه، وإذا أنفلت منها عاد مباحا وإن أخذه منها آخر لم يملكه وهو لصاحب الشبكة. وإذا ذهب الصيد بالشبكة وكان قادرا على امتناعه مع ذلك فهو لن يأخذه وإلا فهو لصاحب الشبكة. (نهاية قادرا على امتناعه مع ذلك فهو لمن يأخذه وإلا فهو لصاحب الشبكة.

ويرى المالكية : أن الصيد يملك بالاستيلاء عليه وإن تم ذلك تحت نظر شخص آخر. وفي حكم الاستيلاء كل فعل يذهب به امتناع الصيد وتأبده ككسر رجله، أو إغلاق حجرة عليه أو وقوعه في شبكة بغير طرد.

وإذا صاد إنسان صيدا فأرسله باختياره فصاده آخر ملكه اتفاقا. وإذا ند صيد من صائده بغير اختياره. فكذلك الحكم ما لم يستأنس عند الأول، فإن استأنس ثم ند ولم يتوحش بعد فهو للأول. وقيل إنه يكون للأول إذا استأنس سواء أتوحش أم لا . (منح الجليل ج ١ ص ٥٨٥).

وقد وضعت للصيد في بعض البلاد العبربية لوائح خاصة فيصلت أحكامه وبينت أحواله وشيروطه على حسب ما تدعو إليه المصلحة العامة والدواعي الاجتماعية والاقتصادية في كل بلد من هذه البلاد. والحكم الأسياسي فيها تملك الصيد بالاستيلاء عليه.

## رَفَّحُ عِس (لاَرَّيَّى الْاَفِقَّدِيُ (أَسِلُكِ) (الِإِنْ الْإِوْوَكِيسِ

## أحكام المعادن والكنوز

يستعمل بعض الفقهاء اسم الركاز في الدلالة على ما ركزه الله في المعادن من الأرض من الحديد والنحاس والفضة والذهب ونحو ذلك. وهو كما في القاموس: اسم جمع، واحده ركزة وهو فعال بمعنى مفعول أي مركوز كالبساط بمعنى المبسوط. وفي القاموس: الركاز ما ركزه الله في المعادن «أي أحدثه» وهو أيضا دفن الجاهلية، والمعادن في هذه العبارة المحال جمع معدن وهي محال الفلز من الأرض. من عدن بالمكان إذا أقام فيه. ومن جنات عدن أي جنات الإقامة. وعلى ذلك كان اسم الركاز دالا على ما يحويه باطن الأرض من فلزات. كالذهب والفضة والنحاس مما يسمى في عرفنا بالمعادن، وعلى مما يدفنه الإنسان فيها من الأموال وهو مايعرف باسم الكنز، والفرق بين الفلز والكنز: أن الفلز اسم يوجد في الأرض من جواهرها المعروفة كالذهب والفضة. والكنز اسم لدفين الإنسان فيها من المال.

وعلى ذلك كان الفلز اسما لما يعد جزءا من الأرض بحسب طبيعتها بخلاف الكنز فإنه دفين فيها لا جزء منها.

أنواع الفلزات: الفلزات ثلاثة أنواع:

١ - صلب قابل للطرق والسحب والانطباع بالنار : كالذهب والفضة والنحاس والحديد فتصنع منه الصفائح والأسلاك.

٢ - صلب لا يقبل الانطباع بالنار ويتفتت بالطرق كالماس والياقوت ونحوها.

٣ - سائل كالزئبق والبترول.

أحكام الفلزات:

للمالكية في حكمها ثلاثة أقوال: أشهرها أن ليس شيء من هذه الأنواع الثلاثة في محالها «مناجمها - معادنها» من الأموال المباحة. ولذا لا يتملكها من يستولى عليها، وإنما هي ملك للمسلمين بسبب استيلائهم على أرضها أو ولايتهم عليها فلا تعد تابعة لما توجد فيه من الأرض ولا تملك بامتلاك محالها؛ إذ ليس

لمثلها تُملَكُ الأرض وتطلب عادة فكانت للمسلمين، أمرها إلى الإمام يستغلها في مصالحهم بعماله أو يقطعها لمن يشاء من المسلمين نظير مال يصرف في مصالحهم أو بالمجان إن رأى المصلحة في ذلك. وإذا أقطعها لم يجز له أن يقطعها تمليكا وإنما يقعطها انتفاعا إلى مدة معينة أو مدة حياة من أقطعه إياها؛ ولذا لا يجرى فيها الميراث بل يرد الأمر فيها عند الوفاة إلى الإمام: لا فرق في ذلك بين ما يوجد في أرض مملوكة، ولا بين نوع ونوع.

والقول الشانى: أن الفلزات بجميع أنواعها ملك لصاحب الأرض إن وجدت فى أرض مملوكة أو لأهل الأرض التى وجدت فيها إن وجدت فى أرض مفتوحة جعلت وقفا وأعطيت لمن رأى الإمام أن يستعملها لمصلحة المسلمين نظير خراج يدفعونه، فإن وجدت فى فلاة أو جبل فهى ملك لمن وجدها واستخرجها. ومعنى هذا القول كما هو ظاهر - أنها أموال مباحة يتملكها من يستولى عليها باستيلائه عليها مباشرة، أو باستيلائه على محالها من الأرض التى هى فى حيازته.

والقول الثالث: أن ماسبق هو حكم ما عدا الذهب والفضة من الفلزات أما الذهب والفضة فهما للمسلمين أمرهما إلى الإمام على أية حال. ومعنى ذلك عند صاحب هذا الرأى هو المصلحة؛ إذ إنها تدعو إلى هذا الاستثناء لشدة الرغبة فيهما والتقاتل عليهما.

ولقد وجه صاحب فتح الجليل القول الأول المشهور بأنه حكم اقتضته المصلحة؛ لأن المعادن قد يجدها شرار الناس فإذا تركت لهم أفسدوا، ولأنها على العموم مدعاة إلى التحاسد والتقاتل فكانت لجماعة المسلمين؛ درءا لهذه المفاسد وجلبا لما يترتب على ذلك من مصالح.

وذهب الحنفية والسشافعية والحنابلة إلى أن هذه المعادن قد تعد مباحة وقد تكون مملوكة، فإذاوجدت في أرض مملوكة كانت تابعة لها وعدت جزءا منها؛ لأنها وجدت معها ومعها خلقت. وعلى ذلك تكون ملكا لمالك الأرض ملكا خاصا أو ملكا عاما على حسب اختلاف الأحوال. وإن كانت الأرض موقوفة كانت معادنها وقفا تبعا لها عند الحنفية فتصرف في مصالحها لاللمستحقين لريعها لأنها ليست بغلّة؛ وذلك بناء عي ما استظهره ابن عابدين. واستثنى أحمد من هذا الحكم العام

فى روآية عنه: المعدن السائل لأنه لا يعد جزءا من الأرض لأنه شبيه بالماء يستنبط منها فلا يتبعها؛ ومن ثم لا يكون ملكا لصاحبها وإنما يعد مالا مباحا يكون صاحب الأرض أولى به من غيره. وحكمه حكم الماء ينبع فى الأرض فالناس فيه شركاء بعد أن يأخذ صاحب الأرض حاجته منه.

وإذا وجدت في أرض مباحة، أي أرض موات، كانت أموالها مباحة مثلها فتكون لمن وجدها بالاستيلاء عليها: سواء أكانت جامدة أم سائلة، فمن سبقت إليها يده فاستولى عليها ملكها.

ومما ينبغى ملاحظته مع هذا أن مالكا وأحمد يرون أنها إذا كانت لواجدها أو لصاحب أرضها ملكها كلها. ولايجب عليه فيها إلاالزكاة في بعض الحالات على مافصل في موضعه، أما أبو حنيفة فإنه يذهب إلى أن ما يوجد من المعادن الصلبة القابلة للانطباع والطرق يعد مشتركا، للمصالح العامة فيه الجمس والباقي لواجده أو لمالك الأرض، وذلك بخلاف النوعين الأخيرين. إذ يكونان ملكا لواجدهما أو لمالك أرضهما. وإنما وجب الخمهن في النوع الأول دون النوعين الأخيرين؛ لقوله اللك أرضهما. وإنما وجب الخمهن في النوع الأول دون النوعين الأخيرين؛ لقوله في هي الركاز الخمس». وهو يشمل المعدن والكنز فوجب لذلك الخمس في المحادن يشبه الماء لسيولته فأعطى حكم الماء ولم يجب لذلك فيه خمس. وكذلك مالا ينطبع بالنار ولا يقبل الطرق، قيس على الحجر شيء والتراب لشبههما به في عدم المعجر والتراب في عدم وجوب الخمس، وكان فكان حكم هذا النوع حكم الحجر والتراب في عدم وجوب الخمس، وكان الحديث مخصوصا بالقياس «الشلبي على الزيلعي ج ١ ص ٢٨٨».

أما ما تدثره وترميه البحار من المعادن وغيرها: كالعنبر والمرجان واللؤلؤ، وكذا ما استخرج منها فإن أبا حنيفة يراه مالا مباحا يملك بالاستيلاء عليه ولا شيء فيه لبيت المال؛ إذ ليس قاع البحر تحت ولاية الإمام. والخمس إنما وجب في معادن الأرض لأن الإمام يليها وله السلطان عليها. وإلى هذا ذهب مالك والشافعي وأحمد، وخالف أبو يوسف فأوجب في ذلك الخمس وما بقي لواجده؛ وذلك لما روى عن عمر أنه كان يرى ذلك فيما يستخرج من العنبر من البحر، وكان هذا رأى عمر بن عبدالعزيز.

ذلك رأى الفقهاء في المعادن. أما في التشريع الوضعي فقد نظمت أحكامها وفصلت في لوائح خاصة يرجع إليها عند الحاجة.

حكم الكنز:

الكنز في نظر الفقهاء نوعان : إسلامي وجاهلي.

فالإسلامى ما وجد به علامة أو كتابة تدل على أنه دفن فى الأرض بعد ظهور الإسلام عليها، أو علم ذلك بأى طريقة من الطرق. والجاهلى ما وجد به شعار أو كتابة يدلان على أنه قد دفن فى أرضه قبل ظهور الإسلام عليها، أو علم ذلك بأى طريقة من الطرق.

فإن جهل حاله فسقد اختلف الرأى فيه: فمن الفقهاء من ذهب إلى اعتباره جاهليا لأن أكثر ما يوجد من الكنز إنما هو لأهل الجاهلية، ومنهم من ذهب إلى اعتباره إسلاميا.

والكنز إذا كان إسلاميا لايعد من الأموال المباحة بل من الأموال المملوكة؛ لأنه مملوك لصاحبه ملكا محترما لا يقبل السقوط بتقادم الزمن فلا يملكه من يعثر عليه، وإنما يعد لقطة له أحكام السلقطة من وجوب التعريف والبحث عن صاحبها لترد إليه، فإذا يئس من معرفته حفظت حتى يظهر أو تصدق بها على ما ذهب إليه الحنفية. وسيأتي لذلك زيادة ببيان.

حكم الجاهلي: أما الجاهلي فقد اتفق الأئمة الأربعة على أن خمسه لبيت المال؛ لقوله ﷺ: «وفي الركاز الخمس». واسم الركاز يشمل المعدن والكنز عند الخنفية، وعند الأئمة الثلاثة لا يواد به إلا الكنز.

وإنما وجب فيه الخمس لاعتباره من الغنائم؛ إذ إنه مال غلب عليه المسلمون وفيما غلب عليه المسلمون الخمس. غير أن الشافعي لا يرى إيجاب الخمس إلا فيما كان منه ذهبا أو فضة بشرط أن يبلغ نصابا، فإذا لم يكن ذهبا ولا فضة أو كان منهما وليس منه ما يبلغ نصابا فلا شيء فيه.

ويرى مالك لإيجاب الخسمس فى الكنز ألا يحتاج فى استخراجه والحصول عليه إلى كثير من النفقة أو كثير من العمل، وإلا كسان الواجب فيه ربع العشر فقط.

وما بقى بعد ذلك يعتبر مالا مباحا عند أحمد فيكون ملكا لواجده: سواء أوجده في أرض مملوكة لان الكنز ليس جزءا من الأرض فلا يملك بامتلاكها، وإنما لم يكن ملك للفاتحين لعدم تمام إحرازهم إياه. وإلى هذا ذهب أبو يوسف وهو رواية عن مالك.

وذهب أبو حنيفة والشافعي ومالك في رواية عنه إلى أن أربعة أخماسه بكون ملكا لواجده بإحرازه إن وجده في أرض مباحة كالصحراء والجبل، أو في أرض هي ملكه بسبب إحيائه إياها، إذ إنه في هذه الحال أول مستول عليه. ولكن إذا وجده في أرض مملوكة لغيره أو مملوكة له بشراء - مثلاً - فيإن الأربعة الأخماس تكون ملكا لأول مختط لها، وهمو من أعطيها عند الفتح، ولورثتمه من بعده إن عرفوا، وهكذا عند أبي حنيفة ومحمد. فإنَّ لم يكن لها مختط بأن ملكت لأول أمرها بالإحياء فإنها تكون لأول من أحياها ولورثته من بعده إن عرفوا، ذلك لأن من أعطيها عند الفتح ملكها وملك ما تحويه من الكنوز بإعطاء الإمام. وكذلك من أحياها يتملكها بالإحياء ويتملك ما بباطنها كذلك من الكنوز الجاهلية تبعا لها، ثم تنتقل ملكية هذه الكنوز إلى ورئته كل منهم بوفاته. وهكذا دون أن يمنع ذلك تصرف يحدث في الأرض من مالكها بالبيع ونحوه؛ ذلك لأن العقود المالية إنما ترد ت على محالها فقط، وهي الأرض هنا دون ما قد يكون مستودعا بباطنها من الكنوز فلا يشملها لذلك العقد، ولا تنتقل به إلى المشترى ولا إلى الموهوب له، وتبقى الكنوز متنقلة بالوراثة في ورثة أول مالك لها. ونظير هذا ما لو باع صائد سمكة صادها وفي جوفها جوهرة لا يعلمها فإن الصائد البائع يملك الجوهرة بالاستيلاء على السمكة ولا يشملها عقـد البيع؛ لأنه إنما ورد على السمكة لا على الجوهرة؛ ولذا تكون الجوهرة لصائد السمكة إن وجدت.

فإن لم يعرف أحد من هؤلاء اختلف رأى الحنفية فقال بعضهم: تكون هذه الأحماس الأربعة لبيت المال لأنه مستودع أموال المسلمين التي لا يعرف لها وارث وهذا ظاهر.

وقال آخرون : تكون لأقصى مالك معروف للأرض؛ لأنه هو الذي يظن أنه أول مالك لها. فإن لم يوجد فلورثته.

وذهب أبو يوسف إلى أنها تكون لواجده؛ وذلك لأنه مال وغنيمة لم تصل إليه يد الفّاتحين، وإنما وصلت إليه يد الوّاجد لاغير فكان غنيمة مختصة به فكان باقية بعد الخمس له.

وعلى هذا فمبنى رأى الحنفية أن الكنز : إما مال مملوك لمحارب فيملك بأخده مع الأرض سواء أملكت عنوة أم بإحياء، وإما مال مملوك لمسلم أو ذمى فيكون حكمه حكم اللقطة.

ومذهب مالك لا يختلف في أساسه عن مذهب الحنفية، ولذا يرى أن الكنز إذا وجد في أرض استولى عليها المسلمون عينوة سواء أكانت مملوكة أم غير مملوكة كان ملكا لمن استولى عليها من الغزاة ثم لورثتهم من بعدهم إن عرفوا لا للواجد، فإن ليم يعرفوا كان لعامة المسلمين. وإذا وجيد في أرض لم تؤخذ عنوة كأرض اليمن فهو لمن وجده لأنه أولى مستول عليه.

ونقل عن مالك أنه إذا وجد في أرض مملوكة لم تؤخذ عنوة كان لمن أحياها لا لمن وجده ثم لورثته من بعده؛ لأنه أول مستول عليه باستسيلائه على الأرض. وإذا باعها لم يشمله البيع إذ لا يباع إلا ما ظهر منها.

وذهب الشافعى إلى أنه إذا وجد في شارع أو في مسجد فلقطة. وإن وجد في أرض مملوكة كان لمالكها إن ادعاه وطلب ولا يخمس، ولكن تجرى عليه أحكام الزكاة، فإن تركه ولم يدعه كان لمن تلقى الملك عنه إذا ادعاه كذلك، وهكذا حتى إلى أول محي لها، فإن لم بكن محي لها في الإسلام بأن كانت من الغنائم كانت للفاتحين.

وفى المجمسوع: إذا وجد فى أرض عرف مالكها لم يملكه أحمد بل يحفظ حتى يجيء مالكه فإن يئس منه كان لبيت المال.

وذهب الحنابلة إلى أنه إذا وجد في موات أو في شارع أو في أرض لا يعلم مالكها، أو في طريق غير مملوك أو في خربة أو في ملك من وجده إذا كان منشأ ملكه الإحياء فهو لواجده في جميع هذه الصور. وكذلك إن وجد في أرض مملوكة سواء أكانت مملوكة بالإحياء أم بعقد من العقود أو بالميراث فهو للواجد أيضا إن لم يدعه مالك الأرض، فإن ادعاه فهو له إن أقام بينة أو حلف أنه له؛ لأن يده تعد شاهدة له على صحة ما ادعاه حينئذ(١).

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ج ۱ ص ٤٦٠.

ومن هذا يظهر أن مبنى رأى الحنابلة هو أنه مال مباح إلا إذا ادعاه مالك الأرض التي وجد فيها وأقام بينة على ذلك أو أقسم أنه له فيكون ملكا له.

ذلك هو رأى رجال الشريعة في الكنوز. أما رأى رجال التشريع الوضعى فقد جاء في القانون المدنى المصرى مادة AVT ما نصه: الكنز المدفون أو المخبوء الذي لا يستطيع أحد أن يثبت ملكيته له يكون لمالك العقار الذي وجد فيه الكنز أو لمالك رقبته. والكنز الذي يعشر عليه في عين موقوفة يكون ملكا خاصا للواقف ولورثته. ونص في المادة AVT على استثناء الأشياء الأثرية من هذا الحكم ووجوب تطبيق أحكام اللوائح الخاصة بها عليها.

وجاءت المادة ٨٧٦ مدنى ليبى مطابقة لنص هذه المادة مع زيادة فقرة ثالثة نصها: «وإذا عثر شخص بمحرد الصدفة على كنز في مال مملوك للغير اقتسمه مع المالك مناصفة» وتعد استثناء من حكم المادة ٨٧٢.

ونص المادة ٨٣٠ مـدنى سورى على أن الكنز المدفون أو المخبوء الذى لا يستطيع أحد أن يـثبت ملكيته له يكون ثلاثة أخماسه لمالك العقار الذى وجـد فيه الكنز وخمسه لمكتشفه، والخمس الأخير لخزينة الدولة مع مراعاة النصوص الواردة في القوانين والأنظمة الخاصة بالمناجم والآثار.

ونص في المادة. (٨٣١) التالية على أن الحكم في الآثار تبينه القوانين الخاصة بها.

وتنص المادة ١١٠١ مدنى عسراقى على أن الكبز المدفون أو المخسوء الذى لا يستطيع أحد أن يشبت ملكيسته له يكون لمالسك العقسار إن كانت الأرض مملوكة، وللمدولة إن كانت الأرض مسوقوفة وقسفا صحيحا.

وعلى هذا نرى أن التشريع المصرى يقضى بأن الكنز ملك لـواجده إذا لم يستطع أحـد أن يثبت ملكيـته ووجد فى أرض مباحة لا مالك لها إلا الدولة مع مراعاة ما جاء فى اللوائح الخاصة بذلك؛ لأنه حـينئذ يكون مالا مباحا يملكه من وضع يده عليه بنية تملكه كما تقضى بذلك مادة ٨٧٠ مدنى مصرى، أما إذا وجد فى أرض مملوكة فإنه يكون لمالك رقبة العقار الذى وجد فيـه فإن وجد فى أرض

موقوفة كان ملكا خاصا للواقف ولورثته من بعده، ولم يفرق الـقانون بين كنز إسلامي وكنز جاهلي غير أنه استثنى من هذا الحكم ما يعد أثرا من الكنوز فأوجب فيه تطبيق أحكام لائحة الآثار.

ومن هذا البيان يتضح ما خالف فيه القانون أحكام الشريعة الإسلامية. وليس بين التشريع المصرى والتشريع الليبى خلاف فى ذلك إلا فى الكنز الذى يعثر عليه شخص بمجرد الصدفة فى أرض مملوكة للغير، فإن القانون الليبى جعله مناصفة بين واجده ومالك الأرض. أما القانون السورى فمع أنه لم يفرق فى الحكم أيضا بين الكنز الإسلامى والكنز الجاهلى جعل الكنز الذى يوجد فى أرض مباحة ولم يستطع أحد أن يثبت ملكيته له - ملكا لواجده طبقا للمادة ٨٢٨، والذى يوجد فى أرض علموكة يكون ثلاثة أخماسه لمالك العقار الذى وجد فيه الكنز وخمسه لمكتشفه والخسمس الآخر لخزينة الدولة. وذلك مع مراعاة النصوص الواردة فى المناجم والآثار، أما القانون العراقى فقد خالف فيما يوجد من الكنوز فى الأرض المملوكة فجعلها كلها لمالك الأرض فإن كانت أرضا للدولة كانت للدولة وإن كانت وقفا كانت لجهة الوقف لا للواقف ولا لورثته، معنى ذلك أنها تكون وقفا تبعل للأرض لاحقا للمستحقين يصرف لهم.

وخلاصة ما سبق أن القوانين الوضعية المطبقة في البلاد العربية لا تفرق في الحكم بين الكنز الإسلامي والجاهلي. ولعل مبنى ذلك هو تقادم الزمن وتعذر الوصول إلى معرفة من دفنه من المسلمين أو الذميين، وبنى الحكم فيها تارة على أساس تسعيته للأرض التي يوجد فيها لأنه كالجزء منها فيكون ملكا لمالك العقار الذي يوجد فيه. وهذا ما ذهب إليه التشريع المصرى والليبي والعراقي مع فرق بسيط أشير إليه، وبنى الحكم فيها تارة أخرى على أساس مراعاة مكانه واستيلاء واجده عليه، وذلك كما ذهب إليه التشريع السورى. وقد يكون لاختلاف الأعراف في البلاد العربية أثر في ذلك الاختلاف.

# رَفْحُ معِس ((مَرَّحِلِي (الْفِجَّرِيُّ (أَسِلَسُ) (ولِمِّرُ (الِفِوى/يس

# الأرض الموات وإحياؤها

الأرض إذا كان يملكها مسلم أو ذمى وظل متمسكا بها، لم يتملكها أحد إلا عن طريقه وذلك بسبب من أسباب نقل الملكية، غير أنه قد يسوء استغلالها فتزيد نفقاتها على غلاتها أو تتخرب لأى سبب من الأسباب فتصير سبخة أو تنتهى إلى حالة لا تنبت فيها ويعجز مالكها عن إصلاحها وعمارتها فيتركها لذلك ويطول تركه إياها وينتهى الأمر فيها إلى نسيان مالكها فتصبح وليس لها مالك معروف، وليس يعرف من أمرها إلا أنها كانت مملوكة في الإسلام فتركت وجهل مالكها.

ومثـال ذلك ما نعـرفه الآن من بقـايا وآثار المدن الإسلامـية البائـدة القديمة كالفسطاط، وقـد يتركها مـالكها بسبب من الأسبـاب تركا ينتهى بها إلى صـيرورتها سبخة لا ينتفع بزراعتها ولكنه يظل معروفا هو أو ورثته.

فإذا تركها مالكها لداعية دعته إلى تركسها وكان معروفا وكان تملكه لها بعقد من العقود لم يزل ملكه عنها بذلك الترك على الوغم من تخريبها ولم يجز أن يتملكها أحد إلا عن طريقه.

وإن كان ملكه إياها بالإحياء فكذلك الحكم عند أبى حنيفة وأحمد والزيدية وإليه ذهب سحنون من المالكية إذ لا يسقط ملك بالترك. وقد قال عَلَيْ : « من أحيا أرضا مبيتة ليست لأحد فهى له». وذهب مالك إلى أنها تعود بالترك مع التخرب وعدم العمارة مواتا غير مملوكة كما كانت، وإلى هذا ذهب ابن القاسم، فيملكها من يحييها بعد ذلك. مثلها مثل الصيد ينفلت من صائده ويعجز عن رده ويطول زمن ذلك فإنه يعود متأبدا كما كان، يملكه من يصيده بعد ذلك.

أما إذا تركها مالكها ثم توفى فتركها كذلك ورثته من بعده حتى نسيهم الناس وأصبحت لا يعرف من أمرها إلا أنها كانت مملوكة يوما ما ففى تملكها بالإحياء روايتان عن أحمد: أحدهما أنها لا تملك به إذ إنها لا تزال على ملك صاحبها، وإلى هذا الرأى ذهب مالك.

والرواية الثانية أنها تملك بالإحساء لانتهاء الملك فيها وصيرورتها بذلك أرضا مواتا.

وفى البدائع للكاسانى أن الحنفية قد اختلف فيها رأيهم. فقد روى عن أبى يوسف أنها تملك بالإحباء. وجاء فى تبيين الحقائق على الكنز للزيلعى أنها لا تعد مواتا ولا تملك بالإحياء وإنما تعطى حكم اللقطة. وقد رأى بعض الحنفية أن ذلك لا يتفق مع المصلحة، وذهبوا إلى أنها تكون لجماعة المسلمين أمرها إلى الإمام يتصرف فيها كما يتصرف في مال بيت المال، وإذا ظهر بعد ذلك مالكها ردت إليه، وهذا ما ذهب إليه محمد.

وعند الشافعي مرجع الأمر فيها إلى الإمام. فقد جاء في حاشية الرملي على الروض: ولو خربت قرية للمسلمين وتعطلت ولم يعرف ملاك أرضها فهل للإمام أن يعطيها لمن يعمرها؟ وجهان حكاهما القاضي أبو الطيب. وفي الحاوى: ما لا يعرف مالكه ولا يرجى ظهوره فهو لبيت المال، وفي جواز إقطاعه وجهان.

وأما إذا كانت الأرض غير مملوكة لأحد فإن كان يتعلق بها حق ارتفاق بأن كانت قريبة من العمران فكانت مستودع قمامة القرية أو مطرح أتربتها أو مكانا لحصائدها أو محتطبا لها أو مسيلا لمائها أو مسرحا لدوابها أو مناخا لإبلها أو نحو ذلك لم يجز أن تملك بالإحياء. ومناط تعلق الحق بها عند أبي يوسف قربها من القرية وصلاحيتها لذلك فمثل ذلك لا يملك بالإحياء، أما ما بعد عن القرية فإنه علك بالإحياء لعدم تعلق حق أهل القرية، وتعد الأرض بعيدة إذا كان بينها وبين العمران مقدار غلوة «من ثلثمائة ذراع إلى أربعمائة ذراع».

وفى رواية عنه أنها تكون بعيدة إذا كان من بها لا يسمع جهورى الصوت إذا صاح في أدنى العمران منها، وذلك ما اختاره السرخسي.

ويرى محمد أن حق أهـل القرية لا يتعلق بها إلا إذا اتخذوها مرفـقا فعلا، فإذا كانوا لا ينتفعـون بها فعلا كانت من الموات يملكها من يحييـها وإن كانت قريبة وهذا هو ظاهر الرواية.

وعلى هذا فما يوجه من الأراضى الرملية بجوار المدن مما لا ينتفع به فعلا يعتبر مواتا عند محمد فيملك بإحيائه كالبناء عليه، وليس بموات عند أبى يوسف فلا يملك بالبناء عليه.

وذهب مالك وأحمد إلى أن القريب من العمران لا يملك بالإحياء، ويرى أحمد أن تحديد ذلك متروك لعرف الناس إذا كان الناس لا ينتفعون به، وما عدا ذلك مما لا يتعلق به حق ارتفاق فإنه يعد مواتا.

وعلى ذلك فالأرض الموات التى تعد مباحة تملك بالإحياء هى التى لا يملكها أحد ولم يتعلق بها حق لأحد ولا ينتفع بها: إما لعدم وصول الماء إليها وإما لغلبته عليها وإما لسوء تربتها لأنها أرض سبخة أو كثيرة الحصا وإما لغير ذلك من الأسباب التى حالت دون صلاحيتها للإنبات والانتفاع بها، وإذن فالأرض المملوكة لا تعد مواتا، وكذلك ما يوجد فى وسط البلاد من الميادين وما يقرب منها من الفضاء الذى يرتفق به أهلها.

### سبب تملك الأرض الموات - الإحياء - أثره:

يرى كثير من الفقهاء أن الأرض الموات تدخل في ولاية الإمام العامة. ولهذا يكون له أن يقطعها من شاء ممن يرى أن من المصلحة إقطاعها إياه. وذلك ما يفيد كلام صاحب البدائع وما نقله صاحب البحر عن الفتاوى الغياثية - غير أنها لا تصير بذلك الإقطاع ملكا لمن أعطيت له وإنما يثبت لديه حق احتجازها لإحيائها في مدى ثلاث سنوات ليملكها بذلك، فإذا مضت دون أن يعمرها بطل حقه وكان للإمام أن يعطيها لغيره.

ويرى مالك أنه يجوز للإمام أن يقطع الأرض الموات لمن يرى فتصير بذلك ملكا له يتصرف فيها تصرف المالك وإن لم يحيها. وهذا ما ذهب إليه السافعية وهذا عندهم غير إقطاع الإمام الأرض الموات للإحياء فإنه من باب التخجير ولا يثبت به الملك إلا بالإحياء. وهذا ما ذهب إليه الإمام أحمد إذ لم يجعل للإمام أن يقطع الموات إقطاع تمليك.

والموات من الأرض مال مباح يملك بالاستيلاء عليه، غير أن الاستيلاء عليه لايظهر ولا يتحقق إلابظهور أثره والانتفاع به والعمل فيه؛ ولذا لايكون تملكه الابإحيائه إذ إن ذلك هو مظهر حيازته، وهذا مايدل عليه قوله على إذن الإمام أرضا ميتة فهى له، ويرى أبويوسف ومحمد أن ذلك لايتوقف على إذن الإمام به. وإلى هذا ذهب الشافعي وأحمد، وهذا أيضا رأى مالك في تملك ما يبعد عن العمران بالإحياء. أما ما يقرب منه فلا يملكه من يحييه إلا بإذن من الإمام حتى لايكون من وراء ذلك نزاع وشعب، ونقل عن سحنون أنه قال: لم أجد لأصحابنا بيانا في حد القرب والبعد، وأرى أن مالا تدركه المواشي في غدوها ورواحها بعيد وماتدركه قريب.

ويرى أبو حنيفة رضى الله عنه أن مجرد الاستيلاء على الموات بالإحياء لا يكفى في تملكه بل يشترط لذلك إذن الإمام، وقد استدل له بقوله على المسترط للمرء إلا ما طابت به نفس إمامه وذلك يستوجب الإذن، ولأن ذلك إنما يظهر في علما للإمام عليه ولاية وسلطان ظاهر وهو العقار؛ ولذا كان اشتراط الإذن في تملك العقار بالاستيلاء خاصا به. وحكمة هذا الاشتراط أن الناس كثيرا ما يرغبون في إحياء الأرض الموات. واتجاه رغباتهم إلى ذلك قد ينشأ عنه عند الشروع في الإحياء نزاع وخصام وشغب لتزاحم الرغبات واختلاف الأنظار، فاشترط استئذان الإميام درءا لذلك وهذا ما لا يكاد يوجد في المنقول. ولنفس هذه الحكمة رأى المالكية كما أشرنا فيما سبق أن الموات إذا كان قريبا من العمران وجب لتملكه بالإحياء إذن الإمام فإن أحياه بلا إذنه أخرج منه فإن الرغبات تتجه إليه وقد تتعارض بخلاف الحال فيما كان بعيدا.

وإحياء الأرض الموات يتم بجعلها صالحة للزراعة أو للانتفاع بها بغير الزراعة وذلك بإزالة الأسباب التي تحول دون ذلك. فإذا كانت مغمورة بالماء كان برفع الماء منها ومنعه عنها بإقامة السدود وصرف الماء، وإذا كانت بعيدة عن الماء محرومة منه كان بإيصال الماء إليها وذلك بشق المجارى وحفر الترع والآبار، وإذا كانت سبخة كان بتحويلها بواسطة الماء والرى ونحوه إلى أرض صالحة للزراعة كما يكون إحياؤها بالبناء عليها بإقامة الأسوار واتخاذها مخزنا أو نحو ذلك من الأعمال التي تجعلها صالحة للانتفاع بها.

على وذهب أحمد في إحدى رواياته إلى أن الإحياء يكون بما يعده العرف إحياء وذلك يختلف باختلاف الأعراف.

ويملك المحيى ما أحياه من الأرض الموات إذا كانت ممتدة غير محدودة، فإن كانت محدودة محصورة ملكها كلها بإحياء ما زاد على نصفها، وعن أبى يوسف أنه إذا كان ما أحياه في وسطها ملكها كلها بذلك.

وكذلك يكون إحياء الأرض الموات بحفر الآبار فيها أو بإنشاء مراوى المياه تخترقها وكذلك بإنشاء المصارف وبتسويتها. ومن حفر في أرض موات بئرا كان حريم هذا البئر ملكا له وهو أربعون ذراعا من كل ناحية، فإن صارت عينا يفيض

الماء منها كا حريمها حمسمائة ذراع من كل ناحية. أما حريم القنوات على جانبيها فيقدر ما يلزم لها عند إرادة إصلاحها ولجميع ما يخرج منها من طين وأحجار عند حفرها وكريها ويصير الحريم ملكا للحافر باعتبار أن ذلك يعد إحياء له.

#### التحجير:

وإذا عمل في الأرض الموات من وضع يده عليها عملا لا تصبر به منتفعا بها كان ذلك تحجيرا: كأن يضع عليها علامات تدل على سبق يده إليها وعلى شروعه في عمارتها. ومن ذلك تسويرها بأحجار لم تتخذ شكل البناء وقطع حشائشها وأشواكها وحفر بعض مصارفها وإنزال الماء فيها. وفي اعتبار بعض هذه الأعمال تحجيرا لا يكسب ملكا أو عمارة تملك بها - خلاف بين الفقهاء مرجعه إلى العرف. وليس يترتب على التحجير ملك ولكن يثبت به حق للمحتجر، هو أولويته في إحيائها على أصح الأقوال. ويثبت له هذا مدة ثلاث سنوات من ابتداء عمله فيها، فإذا مضت دون إحياء سقط حقه كما يسقط كذلك بموته قبل نهايتها. وذلك لقوله على أصح بعد ثلاث سنين». - وبذلك قصى عمر. ولأن فهي له وليس لمحتجر حق بعد ثلاث سنين». - وبذلك قصى عمر. ولأن ألمحتجر إذا مضى عليه هذا الزمن دون أن يتمكن من الإصلاح دل ذلك على عجزه أو عدم رغبته، ووجب أن يسر طريق إحيائها لغيره.

وثبوت حق المحتجر في هذه المدة لا يمنع غيره من تملكها بالإحياء عند الحنفية وإن كره له أن يفعل ذلك ديانة وخلقا. فلو أخذها قهرا وأحياها ملكها بهذا الإحياء. ومن العلماء من جعل هذا الحق مانعا من تملك غيره إياها طيلة هذه المدة وهو رأى لبعض الحنابلة. ومن العلماء من جعل المحتجر مالكا لها في هذه المدة ملكا مؤقتا ينتهى بانتهائها من غير إحياء. غير أن انتهاءها دليل على أنها ملكية حق احتباس لا ملك عين؛ لأن ملك العين لا يكون مؤقتا، وعلى ذلك لا يكون بين هذا الرأى وسابقه فرق.

هذا ما ذهب إليه فقهاء الشسريعة في تملك الأرض الموات من حيث إنها مال مباح. أما القوانين الوضعية في البلاد العربية فلم تذهب مذهب الشريعة الإسلامية. بل قيدت هذا السبب الخاص بتملك الأرض الموات بقيود عديدة اختلفت فيها قوانين البلاد العربية التي عرضت لهذا الموضوع: كالجمهورية العربية المتحدة، والجمهورية السورية، والجمهورية اللبنانية - أما التقنين العراقي والتقنين الليبي فلم يعرضا لهذا الموضوع.

ففى الجمهورية العربية المتحدة تنص المادة AVE مدنى مصرى على ما يأتى الله المراضى غير المزروعة التي لا مالك لها تكون ملكا للدولة.

٢ - ولا يجوز تملك هذه الأراضى أو وضع اليد عليها إلا بترخبص من الدولة وفقا للوائح.

٣ - إلا أنه إذا زرع مصرى أرضا غير مزروعة أو غرسها أو بنى عليها تماك في الحال الجنزء المزروع أو المغروس أو المبنى ولو بغير ترخيص من الدولة، ولكنه يفقد ملكيته بعدم الاستعمال مدة خمس سنوات متتابعة خلال الخمس عشرة سنة التالمة للتملك.

وبناء على ذلك كانت جميع الأراضى غير المزروعة التي لا مالك لها في الجمهورية العربية المتحدة تعد بمقتضى هذه المادة ملكا للدولة وخرجت بهذا عن ان تكون مالا مباحا، ووجب لكسب ملكيتها طبقا للقواعد العامة أن يكون عن طريق مالكها بسبب ناقل للملكية لا بسبب الاستيلاء والعمارة. وملكية الدولة لهذه الأرض لا تستند إلى سبب من أسباب كسب الملكية المعروفة المقررة، وإنما تستند إلى القانون مؤسسة على الولاية والسلطان العامين.

# والعقارات التي تملكها الدولة أنواع ثلاثة :

الأول: ما يعد منها من الأموال العامة: كالقناطر والجسور والميادين والطرق وما إلى ذلك. وهذه لايجوز التصرف فيها أو تملكها بالتقادم (م ٨٧ / ٢ مدنى مصرى) وهو حكم متفق وما تقضى به الأحكام الشرعية.

والثانى: العقارات التى تعبير من الأموال الخاصة المملوكة للدولة بصفتها شخصا اعتباريا، أو لهيئة من هيئاتها العامة على هذه الصفة. وهى العقارات التى تدخل فى زمام القرى والمدن وتباشر الدولة عليها غالبا سلطات المالك كالعقارات التى تركها ملاكها بوفاتهم عن غير وارث، وما تنحسر عنه مياه الأنهار من الجزر وما يطرحه النهر من الأرض، وهذه يجوز التصرف فيها من الدولة طبقا للوائحها ولكن لا يجوز تملكها بالتقادم م ٧٧٠ مدنى مصرى معدلة بالقانون رقم ١٩٤٧/٥٤ والقانون ٩٧٠ لسنة ١٩٥٩ إذ صار نصها أخيرا: في جميع الأحوال لا تكتسب حقوق الإرث بالتقادم إلا إذا دامت الحيازة مدة ثلاث وثلاثين سنة. ولا يجوز تملك

الأموال الخاصة المملوكة للدولة أو للأشخاص الاعتباريين العامة. وكذلك أموال الأوقاف الخيرية أو كسب أى حق عليها بالتقادم، كما لا يجوز التعدى عليها، وفى حالة حصول التعدى يكون للجهة صاحبة الشأن حق إزالته إداريا بحسب ما تقتضيه المصلحة العامة. وهذا النوع من العقار لا يجوز تملكه بالاستيلاء عليه لأنه لا يعد مباحا بل مالا مملوكا للدولة.

والثالث : هو ما عدا هذين النوعـين من الأراضي غير المزروعة مما لا يكون في ملك أحد ويعتبر مملوكا بمقتضى المادة ٨٧٤ مدني مصري. وهذا النوع هو ما يعبر عنه في الفقة الإسلامي بالأرض الموات. وقد نص القانون على جواز التصرف فيه من الدولة وعلى جواز تملكه بالتقادم في الحدود التي يقررها القانون رقم ١٢٤ لسنة ١٩٥٨ الخاص بتنظيم الأراضي الصحراوية، ومقتضى اعتباره ملكا للدولة أنه لا يملك شرعا بالاستيلاء عليه مع العمارة، ولكن القانون أجاز تملكه بالاستيلاء عليه المصحوب بزراعــته أو غرسه أو بالبناء عليه وجعل ملكيــته قابلة للزوال بعدم استعماله مدة خمس سنوات متتابعة خلال السنوات الخمس عشرة التالية للتملك، كما أجاز تملكه بترخيص من الدولة في حدود ما تنص عليه القوانين واللوائح الخاصة بذلك. ومن ذلك القانون رقم ١٢٤ لسنة ١٩٥٨ الذي يوجب لجواز ذلك أن يكون بترخيص من وزير الحربية، وذلك فضلا عن حق تملكه بالتقادم أو فيما حدده القانون لذلك من الأراضي. وتنص المذكرة الإيضاحية على أن المطلوب ممن يعمر الأراضي بغية تملكها بالاستيلاء عليها أن يزرع أو يسبني وفقا لما يمكن أن تعد له الأرض من أغراض فيكفى أن يجعلها مرعى أو أن يسورها أو ينصب فيها خياما متنقلة (ص ١٩٧ ج ٦ مـذكرة مجموعـة الأعمال التحضـيرية) وفي اعتبـار مجرد التسوير أو نصب الخيام المتنقلة من قبيل البناء على الأرض الوارد في المادة - تجوز وتوسع لا يحتمله اللفظ.

وفى التقنين الليبى تنص المادة ٨٧٨ على أن الأراضى غير المزروعة التى لا مالك لها تكون ملكا للدولة ولايجوز تملك هذه الأراضى أو وضع اليد عليها إلا بترخيص من الدولة وفقا للقوانين واللوائح، وبمقتضى هذا لايجوز تملك الأرض الموات بالاستيلاء عليها ولو مع عمارتها؟ لأنها ليست مالا مباحا بل تعد بمقتضى القانون ملكا للدولة، ولكن القانون الليبى أجاز تملك هذه الأراضى أو وضع اليد عليها بترخيص من الدولة، سواء أقام المالك بعمارتها أم لا .

وذهب التقنين السورى في مادته ٨٣٢ مدني سورى إلى أن الأراضى غيير المزروعة التي لا مالك لها تكون ملكا للدولة، ولا يجوز تملك هذه الاراضى أو وضع اليد عليها إلا بترخيص من الدولة وفقا للقبوانين. وجاء في مادته ٨٣٣ أن الاستياد على العقار يخول أول من يشغله بناء على ترخيص قانوني من الدولة حق تفضيله على من سواه لاكتساب حق التصرف في العقارات المحلولة الخالية لا حق الملكية. وجاء في المادة ٨٣٤ أن صاحب حق الافضلية إذا أثبت بعيد انقضاء ثلاث سنوات أنه أحيا أرضا أو بني عليها أبنية أو غرس فيها أغراسا أو رتبها ضمن الشروط المعينة في الانظمة الخاصة بأملاك الدولة فإنه يكتسب مجانا حق تسجيل التصرف على القسم الذي أحياه أو غرسه أو أنشأ عليه أبنية أو رتبه ويفقد حق التصرف إذا توقف بعيد التسجيل وفي خلال العيشر سنوات التالية للتسمجيل عن السعوري يكون متعلقا بالأرض إذا كانت ملكا للدولية، ويجعل لصاحب حق التصرف فيها على الوضع الذي سبق شرحه، وعلى هذا جرى التقنين اللبناني م التصرف فيها على الوضع الذي سبق شرحه، وعلى هذا جرى التقنين اللبناني م

## رَفَحُ جبر ((رَجَعَ) (النِجَّرَيُّ (أَسِكْتِرَ (النِّرِثُ ((الإوكريــي

## الحيازة

يعرفها رجال الفانون بأنها سلطة فعلية أو واقعية يباشرها الحائز على شيء، بحيث تكون في مظهرها الخارجي وفي قصد الحائز مزاولة للملكية أو لحق عيني آخر: سواء أكانت هذه السلطة مستندة إلى حق أو غير مستندة إلى حق فالسارق والغاصب يعد كل منهما حائزا لما سرقه أو غصبه إذا تحقق له هذا المظهر في سلطته على الشيء المغصوب أو المسروق. ومن ثم كانت الحيازة مجرد وضع فعلى أو واقعى ينطوى على مباشرة سلطة على الشيء المحوز(۱)، وكان لابد لتحققها من مضى زمن يتحقق فيه هذا المظهر.

ولذا لا تقوم على عمل يأتيه الشخص على أنه مجرد رخصة من المباحات أو عمل يتحمله الغير على سبيل التسامح م ٩٤٩ مدنى مصرى، ٩٥٣ مدنى ليبى، م٥٥ مدنى عراقى - ذلك ما يراد منها في لسان رجال التشريع الوضعى. أما فقهاء الشريعة فليس لهم اصطلاح خاص ولا يريدون بها إلا مجرد وضع اليد على الشيء والاستيلاء عليه في صوره المختلفة وهو المعنى اللغوى للكلمة. ومن ثم لم يكن عندهم في الاستعمال فرق بين حيازة المال والاستيلاء عليه، واستعملوا إحدى الكلمتين مكان الأخرى في كلامهم على تملك المال المباح بالاستيلاء عليه أو بحيازته. ويرى من هذا أن استعمالهم للفظ حيازة في أساليبهم المختلفة لا يراد به إلا القبض ووضع اليد وذلك عام يتناول المعنى الاصطلاحي القانوني السالف الذكر وغيره.

ويرى رجال القانون أن الحيازة تؤدى إلى كسب الملكية بالتقادم الطويل فى كل من العقار والمنقول، كما تؤدى كذلك إلى كسب الملكية بالتقادم القصير فى العقار إذا اقترنت بحسن النية واستندت إلى سبب صحيح، أما فى المنقول فإنها تؤدى إلى كسب الملكية فى الحال دون اشتراط تقادم، م ٩٦٨ مدنى مصرى وما بعدها، م ٩٧٢ مدنى ليبى وما بعدها، م ٩٧٢ مدنى سورى وما بعدها.

وكما يترتب عليه كسب الملكية عند توافر شروطه يترتب عليه كذلك سقوط الحق عند توافر ما نص عليه القانون من الشروط لذلك، إذ يكون في هذه الحالة

<sup>(</sup>١) الملكية للدكتور الصدة ص ١٢ه.

وسيلة لانقضاء حق يسكت صاحبه عن اقتضائه أو استعماله مدة معينة وبه تسقط جميع الحقوق المالية سواء أكانت عينية أم شخصية أم معنوية ما عدا حق الملكية فهو الحق الوحيد الذي لا يسقط بعدم الاستعمال وإنما يفقده صاحبه بتقادم مكسب يتم لصالح غيره الذي يحوز الشيء الذي هو موضوعه.

والتقادم الطويل وهو الذي يسرى على العقار والمنقول وبه يتم للحائز أن يكسب ملكيته مدة الحيازة فيه خمس عشرة سنة مستمرة. والقصير، وهو الذي لا يسرى إلا على العقار مدة الحيازة فيه خمس سنوات، أما الكلام في الشروط والآثار والأحكام على وضع تفصيلي فمحله الدراسة القانونية البحتة.

ويرى فقهاء الشريعة الإسلامية أن الحيازة للأموال المملوكة أو التى تعلقت بها تمنع من تملكها بالاستيلاء عليها لا تصلح سببا لملكيتها ولو مع توافر التقادم الذى يشترطه رجال القانون فلا يكتسب حق للغير بحيازته أو بحيازة محله مهما طال زمنها، ولا يسقط حق يترك المطالبة به وإن طالت مدتها. واكتساب الحقوق أو سقرطها بالتقادم حكم ينافى العدالة والخلق ويكفى فى ذلك أن يصير به الغاصب أو السارق مالكا بعد حيازته لما غصب أو سرق مدة معينة، وأنه يحول بين الحق وصاحبه لتركه المطالبة به مدة من الزمن، فى حين أن مضى الزمن ليس من شأنه أن ينشئ حقا أو يسقط حقا.

ولكن رجال التشريع الوضعى كان ذهابهم إلى ما ذهبوا إليه فى ذلك قائما على أسباب ودواع لها من القوة والأهمية بحيث صار ما دعت إليه من هذه الأحكام مصلحة اجتماعية اقتصادية لا ينبغى إهمالها فى نظرهم - ذلك لأن القول بالتهادم وما رتبوا عليه من آثار يسرجع فى نظرهم إلى اعتبارات فسردية وأخرى اجتماعية تتصل بالمصلحة العامة. فمن الناحية الفردية يرون فى تفسيره أنه قرينة على إسقاط الحق وتركه، فمن يترك ملكه فى يد غيره مدة معينة ويسكت عن المطالبة به طيلة هذه المدة يفترض فيه أو يظن أنه قد ترك حقه وأسقطه استنادا إلى تأييد العرف وعادات المعاملة، كما يرون أن التقادم المكسب للحق يعد قرينة على ثبوته لمن هو فى يده، والتقادم المسقط له يعد قرينة على الوفاء به أو على إسقاطه.

ومن الناحية الاجتماعية قيل إنه نظام يؤدى إلى الاستقرار في المجال الاقتصادي وقطع المنازعات، وبدونه لا يطمئن مالك إلى بقائه مالكا ولا مدين إلى براءته من دين كان عليه. فلو كيان على الإنسان أن يطالب بحقه مهما مضى من زمن على تركه المطالبة لأدى ذلك إلى زعزعة المراكز المالية واضطراب في المعاملات وهو أمر يبعث على الفوضى والاضطراب.

وفضلا عن ذلك فإن التقادم يحل إشكالا كبيسرا فيما يتعلق بالإثبات، ولاسيما إثبات الملكية؛ إذ من المعروف أن إثبات الملكية كثيرا ما تعترضه صعوبات جمة، ففي كثير من الأحوال يتعذر على المالك أن يقيم الدليل على ملكيته وذلك حين لا تتوافر لديه المستندات المثبتة لها بسبب مضى الزمن وانتقالها من مورث إلى وارث وتعاقب ذلك في الأزمان المنقضية مما لا يستطاع حصره ولا متابعته في كثير من الأحوال، ومن ثم يتعذر عليه الدفاع عن حقه.

ولكن الأخل بنظام التقادم من شأنه أن ينهى هذه الصعوبات ويحل هذه الإشكالات؛ إذ يكتفى فى مثل هذه الأحوال بإقامة الدليل على حيازة استمرت المدة التى يتطلبها المقانون لكسب الحق المدعى. ولا شك أن المصلحة الاجتماعية تدعو إلى الأخذ بهذا النظام قطعا لمثل هذا الشغب والنزاع وتيسيرا على الناس.

وكذلك الوضع في صاحب حق استولى عليه غيره فتركه دون مطالبته به مدة طويلة إذ يعد ذلك قرينة على انتهاء الحق بالوفاء أو بإسقاطه، وإلا لأصبح المدين مهددا بالمطالبة إذا لم يكن لديه وثيقة وفاء به أو إسقاط به. وحسب الشارع أن أتاح لصاحب الحق مدة كافية لكى يسعى إلى اقتضاء حقه والحيلولة دون فقده بسبب التقادم. وبهذا المبدأ أخذ التقنين اللبناني م/٢٥٧ قانون الملكية العقارية.

ولم ير فقهاء الشريعة ذلك مسوغا لأن تجعل الحيازة مع التقادم سببا لاكتساب حق أو لسقوطه، ورأوا أنه يكفى لرفع الضرر الذى أشير إليه أن يجعل ذلك سببا لعدم قبول الادعاء بالحق بناء على أن الادعاء فى هذه الحال وفى مثل هذه الظروف دعوى يكذبها الظاهر، وأن مدعيها مبطل فيما يظهر. وليس من الحكمة إضاعة الوقت فى نظرها وبحثها مع ظهور وجه العدالة فيها. والحكم فى مثل هذه الدعوى يكون بعدم سماعها سدا لباب التزوير والدعاوى الباطلة بالقدر المكن وإبقاء الحال على ما هى عليه. ولذا كان القضاء فى مثل هذه الدعاوى من قبيل القضاء بالترك.

وهذا ما تدل عليه عبارة المبسوط كما نقلها صاحب الفواكه البدرية : وهي رجل ترك المدعوي ثلاثا وثلاثين سنة ولم يكن له مانع من الادعاء ثم ادعى لا تسمع دعواه؛ لأن ترك الدعوى مع التمكن يدل على عدم الحق ظاهرا. وكان ذلك مبدأ مقررا في كثير من المذاهب الفقهية وهو عدم سماع الدعوى التي يكذبها الظاهر، وإن اختلفوا في بيان الأوضاع والصور والشروط التي يتحقق معها تكذيب الظاهر للدعوى. وكان المالكية في هذا أوضح بيانا وأكثر تفصيلا وأقرب إلى ما ذهب إليه التـشريع الوضعـي، فقالـوا إن الحـيازة على قـسمين : حيازة مع جهل الحائز من إليه يرجع أصل ملكه لما يحوزه، وحيازة مع علمه ذلك. فالحيازة الأولى تتحقق بوضع اليد عشرة أشهر فأكثر سواء أكان المحوز عقارا أو منقولًا، والثانية لابد فيها من عشر سنين فأكثر في العقار، وعامين فأكثر في المنقول من الدواب والعبيــد والثياب ونحو ذلك. ولابد في إثبات الحيــازة بنوعيها من الشهادة عليها وعلى وضع اليد على العين المحورة وعلى تصرف الحائز فيها تصرف الملاك في أملاكهم ونسبتها إلى حائزها على أنها مملوكة له في زعمه وفي أقوال الناس دون منازعــة له في ذلك طيلة المدة وهي المدة التي أشــرنا إليهــا فيما سبق. فإذا قامت البينة على الحيارة بهذه الصورة كانت هذه الحيازة حجة على من لم يغب عن البلد التي بها العين المحوزة طيلة المدة واعتبرت دالة ظنية على أن العين المحوزة ملك لحائزها، وعند ذلك يقضى له بها قضاء ملك لا قضاء ترك في يده، ويسقط حق المنازع الحاضر فيها وتبقى العين المحوزة بيد حائزها دون أن يكلف بيان وجه تملكه إياها.

وإذا ثبتت الحيازة الأولى في عشرة أشهر فأكثر مع توافر هذه الشروط لم تقطعها حيازة بعدها إلا أن تكون حيازة عشر سنين لا يعلم معها أصلها الذي تسند إليه، فإن علم أصلها بكراء أو إسكان أو نحو ذلك لم تقطعها ولو طالت. ويرى ابن رشد أن مجرد الحيازة بشروطها لا تنقل الملك اتفاقا ولكن تعد دليلا عليه كمعرفة العفاص والوكاء في التعرف على اللقطة. ويرى ابن رحال أن ما ذهب إليه

ابن رشد فى ذلك غير صحيح وأن الملك ينتقل إلى الحائز بالحيازة، ولكن ما ذَهب إليه ابن رحال لا يتفق مع النقول المختلفة عن أهل المذهب فى ذلك. وبالقضاء للحائز تنقطع حجة من يعارضه وإن ثبت أنه كان مالكا قبل الحيازة فلا تقبل دعواه ولا بينته وإن سلمت من الطعن.

وجملة القول أن الأجنبى إذا حاز عقارا أو منقولا المدة المقررة وظهر فيها بمظهر المالك من نسبته ما حازه إلى نفسه ومن تصرفه فيه تصرف الملاك لم يكن لمن كان حاضرا ذلك وشاهدا له طيلة المدة دون منازعة منه ودون مخاصمة في أثنائها بلامانع أن يدعى ملك هذا المحوز، وكان إثبات هذه الحيازة كافيا في القضاء للحائز بالملك. ومن هذا البيان يتضح أن الحيازة لا تعد سببا ناقبلا للملك كما ذهب ابن رشد وإنما تعتبر دليلا عليه؛ ولهذا لا يكون ترك المحوز في يد الحائز قضاء ترك كما يرى الحنفية ولكنه قضاء بملك قام عليه الدليل(١). وجملة القول أن الحيازة لا تعد سببا من أسباب نقل الملكية في الشريعة الإسلامية، وإنما تعد دليلا عليه على أوضاع وشروط تختلف باختلاف آراء الفقهاء؛ ولذا فقد تكلموا عليها في الدعوى وطريقة إثباتها.

وقد مال إلى النظرية الشرعية القانون العراقي فقد عرفها في م ١١٤٥ بأنها وضع مادى به يسيطر الشخص بنفسه أو بالوساطة سيطرة فعلية على شيء يجوز التعامل فيه أو يستعمل بالفعل حقا من الحقوق، ولا تقوم على عمل يأتيه الشخص على أنه مجرد إباحة أو عمل يتحمله الغير على سبيل التسامح، وكذلك لا تقوم على أعمال منقطعة، ونص في المادة ١١٥٧/ على أن من حاز شيئا اعتبر مالكها له حتى يقوم الدليل على عكس ذلك. وعلى ذلك تكون الحيازة أمارة على الملكية القائمة للحائز ولا تعد منشئة للملكية ولا ناقلة لها. وجاء في المادة ١١٥٨ أن الحائز لعقار أو منقول مدة خمس عشرة سنة مستمرة مانعة من سماع دعوى الملك فيه من الغير عند الإنكار إذا لم يكن للمدعى في تلك المدة عذر شرعى منعه من الادعاء ولم يكن المحاز غير مسجل في دائرة الطابوا باسم الحائز باعتباره مالكا له، وتنقص هذه المدة إلى خمس سنوات إذا اقترنت الحيازة بحسن النية واستندت إلى أحد الأسباب الآتية :

<sup>(</sup>١) شرح البهجة ج ٢ ص ٢٣٧ وما بعدها.

الاستيلاء على الأرض الموات - انتقال الملك بالإرث أو بالوصية - انتقال الملك بالهبة - انتقال الملك بالبيع أو بالفراغ عنه. وإنما يشترط حسن النية وقت تلقى الحق.

ويكفى فى اعتبار حيازة المنقول سببا مانعا من ادعاء الملك فيه أن تستند إلى سبب صحيح مع توافر حسن النية، وتعد حيازته قرينة على توافر حسن النية ووجود السبب الصحيح ما لم يقم الدليل على عكس ذلك م ١١٦٣ مدنى عراقى.

#### علك اللقطة:

ومما يتصل بموضوع التملك بالاستيلاء تملك اللقطة، وهي : مال معصوم وجد في مكان معرض فيه للضياع، وفي حكمه اختلف الفقهاء.

فذهب الحنفية إلى أنها لا تملك بل تبقى على ملك مالكها إذ إن تركها أو وجودها في مكان تتعرض فيه للضياع لا يزول به ملك مالكها. وعلى ذلك فهى على ملكه حتى يحضر فتعطى له، غير أنه ذكر في (الهداية) أنها إن كانت شيئا يعلم عادة أن صاحبها لا يطلبها كالنواة وقشر الرمان ويكون إلقاؤها إباحة للانتفاع بها، ولذا جاز الانتفاع بها، من غير تعريف لها مع بقائها على ملك مالكها إذ لا نقطع بأن المالك قد ألقاها رغبة عنها فلزم مراعاة استمساكه لها استصحابا لحاله السابقة.

وذهب الشافعية إلى أن ما يلتقط من المال تافها أو غير تافه يجوز لملتقطه أن يتملكه بعد تعريفه المدة الواجبة لتعريفه ويتملكه بقوله تملكته على رأى، وفي رأى آخر أن يتملكه بمجرد مضى مدة التعريف دون حاجة إلى صدور عبارة منه تفيد إرادة تملكه، وقيل يكفى في تملكه ظهور نية في ذلك بأى عمل يصدر منه، ومع ذلك فإذا ظهر مالكه بعد ذلك أخذه إن وجده وإلا أخذ قيمته إن استهلك. ومؤدى ذلك أن الملتقط يتملكه عندئذ ببدله. ومدة تعريفها سنة للخبر الصحيح. ويعرفها في أثنائها على العادة في ذلك،وفي المال الحقير يعرف مدة يظن فيها أن فاقده يعرض عنه غالبا "نهاية المحتاج ج ٥».

وذهب الحنابلة إلى أنها تملك بالتقاطها دون حاجة إلى تعريف إن كانت مما لا تتبعه رغبة أوساط الناس كالرغيف ونحوه فإن ظهر صاحبه أعطى له إن كان موجودا ولم يستحق شيئا على مستهلكه لأنه قد استهلك ما يملك، أما ما عدا

ذلك من الأموال فلايملكه ملتقطه إلا بتعريفه سنة دون أن يعرف مالكه، وهو لمالكه بعد ذلك إن ظهر وكان موجودا فإن كان قد استهلك فله قيمته. ورأى المالكية قريب من هذا. ونتيجة ذلك أن اللقطة لا تعد مالا مباحا بإطلاق يملك بالاستيلاء عليه، وإنما تكون كذلك إذا تركها صاحبها في مكان تعرضت قيه للضياع وكانت من النافه الذي لا تتبعه رغبة الناس على رأى بعض الفقهاء.

وتنص المادة ۸۷۳ مدنى مصرى على أن الحق فى اللقطة تنظمه لوائح خاصة وهو ما نص عليه فى المادة ۸۳۱ مدنى عراقى والمادة ۸۷۷ مدنى ليبى.

والتنظيم العام المصرى في هذه المسألة هو ما تضمنه الأمر العالى الصادر في المنافي المادر في الله المادر الواجب التطبيق في كل حالة لم يرد في شأنها تنظيم خاص وهو يقضى بأن كل من عثر على شيء أو حيوان ضائع ولم يتيسر له رده إلى صاحبه في الحال أن يسلمه أو أن يبلغ عنه إلى أقرب نقطة بوليس في المدن في ظرف ثلاثة أيام أو إلى العمد في القرى في ظرف ثمانية أيام، وإلا حكم عليه بغرامة يجوز إبلاغها إلى مائة قرش كما يضيع حقه في المكافأة، وإذا كان قد احتفظ بالشيء أو الحيوان بنية تملكه فإنه يعتبر سارقا أما إذا سلم الشيء أو الحيوان فإنه يعتبر سارقا أما إذا سلم الشيء أو الحيوان فإنه يستحق مكافأة قدرها عشر القيمة، وإذا لم يطلب المالك الشيء الضائع خلال سنة أو الحيوان المفقود في مدة عشرة أيام تبيع الإدارة الشيء أو الحيوان بالمزاد، وإذا كان الشيء قابلا للتلف قبل مضى ميعاد السنة جاز بيعه في ميعاد أقصر يعينه المحافظ ويبقي الثمن محفوظا على ذمة المالك ثلاث سنوات وإذا طلبه المالك يسلم ألي بعد خصم مصروفات الحفط والبيع وقيمة المكافأة المدفوعة لمن عثر على الشيء أو الحيوان وبعد مضى ميعاد الشلاث سنوات من تاريخ البيع يضاف الثمن إلى أملاك الدولة (١).

<sup>(</sup>١) الملكية للدكتور الصدة ص ١٢.

## رَفَّى حب الارَّجِي اللَّجِيّ (سِلْتِر) لايْزِنَ الإنووى/سِت

## الإقطاع

يراد به إقطاع الإمام أى إعطاؤه شخصا بغير عوض مالا لبيت المال أو غير عملوك لأحد على وجه التمليك لرقبته أو على وجه الانتفاع به.

وهو كما يكون سببا لتملك رقبة المال، يصلح سببا لتملك منفعته دون رقبته. وقد سبق الكلام عليه عند كلامنا على الملكية الشائعة في المنافع وبيان أسباب تملك المنفعة وذلك باعتباره سببا لتملك المنفعة على وجه الشيوع بين أكثر من مالك.

اما صلاحيته لتملك العين فيدل عليه ما جاء في حاشية ابن عابدين على الدر المختار نقلا عن الخراج لأبى يوسف: للإمام أن يقطع كل موات وكل ما ليس فيه ملك لأحد ويعمل فيه بها يرى أنه خير للمسلمين وأعم نفعا. وفي موضوع آخر قال: كل أرض ليست لأحد وليس عليها أثر عمارة جاز للإمام أن يقطعها رجلا ليعمرها، فإن كانت في أرض الخراج أدى المقطع عنها الخراج، وإن كانت عشرية كان فيما يخرج منها من الزرع العشر، وقال أيضا: وكان عاصف أو قتل حرضى الله عنه يقطع مما اصطفاه من أموال كسرى وكل من فر عن أرضه أو قتل في المعركة وكل مفيض ماء أو أجمة، وذلك بمنزلة المال الذي لم يكن لأحد ولا في يد وارث. وللإمام العادل أن يجيئز منه ويعطى من كان له غناء في الإسلام ويضع ذلك موضعه ولا يحابي به فكذلك هذه الأرض فهذا سبيل القطائع عندى في أرض العراق وإنما يؤخذ منها العشر لأنها بمنزلة الصدقة ا هـ.

قال ابن عابدين: وهذا صريح في أن القطائع قد تكون من الموات وقد تكون من بيت المال لمن هو من مصارفه، وإن المقطع له يملك الرقبة. ويدل على ذلك أيضا قوله في موضع آخر: وكل من أقطعه الولاة المهديون أرضا من أرض السواد وأرض العرب أو الجبال من الأصناف التي ذكرنا أن للأئمة أن يقطعوا منها فلا يحل لمن يأتي بعدهم من الخلفاء أن يسترد ذلك ويرده، ولا يخرجه ممن هو في يده وارثا كان أم مشتريا، ثم قال: والأرض عندي بمنزلة المال، وللإمام أن يجيز من بيت المال من له غناء في الإسلام ومن يقوى به على العدو ويعمل في ذلك بالذي يرى أنه خير المسلمين وأصلح لأمرهم، وكذلك الأرض يقطع الإمام منها من أحب من الأصناف.

ونسيجة ذلك أن أبا يوسف يرى أن الإقطاع من الإمام على وجه تمليك الرقبة جائز، سواء أكان ما يعطيه الإمام عقارا أم منقولا، وليس هذا محل اتفاق عند الحنفية. فقد نصوا على أن إقطاع الموات لا يفيد ملكا وإنما يفيد حقا هو حق التحجير، كما تص على ذلك في البدائع.

وفى ابن عابدين إذ جاء فى حاشيته: أن إقطاع الإمام من أراضى بيت المال لا يفيد ملك الرقبة بل تبقى على ملكه. ويكون للمقطع له أن ينتفع بالأرض وليس له أن يتصرف فيها إلا بإجارتها لأنها من طرق الانتفاع، أما إقطاعه شخصا من الأموال المنقولة لبيت المال فقد منعه محمد وأجازه أبو يوسف، ويظهر أن محل ذلك الخلاف إذا لم يكن المقطع له مصرفا لبيت المال لأنه لو كان مصرفا كان هذا من قبيل إعطاء من يستحق حقه اهد.

وذهب محمد إلى أن إقطاع الإمام أرضا لبيت المال لمن ليس مصرفا له لا يجوز؛ لأن ذلك إعطاء المال لمن لا يستحقه. وتصرف الإمام منوط بالمصلحة وليس منها الاعتداء على الحقوق. وذلك ما أشار إليه الرافعي في تقريره على ابن عابدين «البدائع ج ٦ ص ١٩٤، وتقرير الرافعي ج ٢ ص ٥٩،

# مذهب المالكية في الإقطاع:

ويرى المالكية أن تصرف الإمام منوط بالمصلحة وبألا يخرج مال بيت المال عن وجهه؛ ولهذا لايجوزون للإمام أن يقطع أحدا من بيت المال شيئا إلا أن يكون مصرفا له، وإذا فعل ذلك فأعطى من هو مصرف له فسواء أقطعه على أن تبقى رقبة المال لبيت المال ولمن أقطعه منفعته، أم على أن يملكه الرقبة فإنه في هذين الحالين يجب مراعاة ما يستحقه المقطع له فلا يزاد عليه وإذا زاد عليه، لم تحل له الزيادة وعليه أن يردها لبيت المال(۱).

أما الأرض الموات فيجوز للإمام أن يقطعها لمن يرى أن من المصلحة إعطاءها إياه فتصير ملكا له (٢) وفي هذه الحال يكون الإقطاع سببا من أسباب الملك عند المالكية.

<sup>(</sup>١) تهذيب الذوق ج ٣ ص ٧ .

<sup>(</sup>۲) منح الجليل ج ٤ ص ١٥.

#### مذهب الشآفعية:

يرى الشافعية أن للإمام أن يقطع رقبة الأرض الموات لمن يرى أن المصلحة في إقطاعته فيملك بذلك رقبتها. وفي هذه الحال يكون الإقطاع سببا لتملك الرقبة وله أن يقطعها للعمارة فيكون للمقطع له حق التحمير، وعندئذ لا يملك الأرض إلا بإحيائها(١) وإلى هذا ذهب المالكية(٢).

أما الإقطاع من بيت المال فلا يفيد المقطع له ملك الرقبة عند الشافعية على القول المختار وإنما يفيد ملك المنفعة، ولذا جاز للإمام استرجاعه، ثم هو مقيد عرفا بحياة المقطع له فلا يورث وإنما يرد إلى الإمام (٣).

#### الحنابلة:

يقسم الحنابلة الإقطاع ثلاثة أنواع : إقطاع تمليك وإقطاع استغلال وإقطاع إرفاق. فإقطاع التمليك عندهم يكون في الموات والعامر والمعادن، وإقطاع الاستغلال يكون لأخذ العشر أو الخراج نظير الانتفاع. والإقطاع في الموات لا يفيد ملكا إلا بالعمارة وإنما سمى تمليكا نظرا لمآله وإنما يفيد حق الأولوية في العمارة كالتحجير. ويجوز للإمام إقطاع الأراضي والدور والمعادن المتى لبيت المال لمن يرى متى وجد المصلحة في ذلك، وإذا أقطع أرضا لمصلحة رآها ثم تغير الحال كان له استردادها لأن الحكم يدور مع علته وجودا وعدما، وذلك دليل أنه لا يعتبر تمليكا وإنما يفيد حق انتفاع عندهم.

أما إقطاع الإرفاق فعيارة عن إقطاع الجلوس في الطرق الواسمة ليصير المقطع له أولى من غيره بالجلوس في ما خصص له. كشاف القناع ج٢ ص١١٢ و ج١/ ٦٩١.

<sup>(</sup>۱) النهاية والشبراملسي ج ٥ / ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير وكشاف القناع في إحياء الموات.

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر للسيوطى ٣٨٢.

# رَفَّعُ معبن (الرَّحِيُّ الْلِخَثَّ يُّ (أَسِلَتُمُ الْلِيْمُ الْمِلْوَدِي كِسِي

#### الشععة

الشفعة في اللغة مأخوذة من الشفع، وهو الضم والزيادة، يقال: شفعت الشيء شفعا من باب نفع ضممته إلى الشيء الفرد فصار به شفعا. وشفعت الركعة جعلتها ثنتين. ومن هنا أخذت الشفعة لأن صاحبها يشفع ماله بها فيضم إليه مالا غيره.

وللشفعة استعمالان: أحدهما إطلاقها على المال المشفوع أى المأخوذ. ثانيهما تملك المال وأخذه من مشتريه عند توافر شرائطه، قال صاحب الصحاح: ولا يعرف لهذا المعنى فعل. والشفيع صاحب الشفعة وهو من له حق التملك بها وجمعه شفعاء.

وهى فى لسان الشرعيين : حق تملك العقار المبيع من مشتريه بما قام عليه من الثمن والمؤن رضى أم أبى . وذلك على ما ذهب إليه جمهور الفقهاء إذ يرون أن حق الشفعة لايثبت إلا فى العقار .

فإذا باع أحد الشريكين في عقار حصته فيه لثالث ثبت للثاني حق أخذها من مشتريها بما اتفق عليه من الثمن مضافا إليه ما استتبعه شراؤها من مؤن ضرورية، طابت بذلك نفسه أم أبي.

وسمى هذا الحق بالشفعة، وسمى صاحبه بالشفيع، كما تسمى الحصة المبيعة في لسان الفقهاء باسم المشفوع أو المشفوع فيه، وكما تسمى حصة الشفيع في العقار المشترك بالمشفوع به.

ويستعمل بعضهم (شفع) بمعنى طلب الأخذ بالشفعة :

شرعها - دليل ثبوت هذا الحق شرعا، ما رواه البخارى عن جابر بن عبدالله قال : قضى رسول الله عليه بالشفعة فى كل ما لم يقسم فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة (١). وما روى من آثار عديدة فى ثبوت هذا الحق، وستأتى الإشارة إلى بعضها عند بياننا من يثبت له حق الشفعة.

<sup>(</sup>١) صرفت الطرق : أي بينت ماخوذ من التصريف وهو البيان .

قال ابن المنذر(١): أجمع أهل العلم على ثبتوت حق الشفعة للشريك الذي لم يقاسم فيما بسيع من أرض أو دار أو حائط. وفي المغنى لابن قدامة الجنبلي(١): أنه لا يعلم في ثبوتها خلاف لأحد إلا لأبي بكر الأصم(٣) ومثله في نيل الأوطار.

ومن الشريعة الإسلامية استمدت القوانين الوضعية المطبقة في بعض البلاد العربية أحكام الشفعة. فعرفها القانون المدنى المصرى في المادة ٩٣٥ بأنها رخصة تجيز في بيع العقار الحلول محل المشترى في الأحوال وبالشروط المنصوص عليها في المواد التالية. وتطابق هذه المادة ٩٣٩ مدنى ليبي. وعرفها القانون العراقي في مادته ١١٢٨ بأنها حق تملك العقار المبيع ولو جبرا عن المشترى بما قام عليه من الثمن والمؤن والنفقات المعتادة.

ومن ثم كانت الشريعة الإسلامية مصدر أحكام الشفعة في هذه القوانين، وإليها يرجع تفسير ما ينبهم من نصوصها في هذا الموضوع بما تتحقق به المصلحة.

وقد كانت الحكمة فى شرعها دفع ما قد يتوقع من ضرر يصيب الشريك بسبب مشاركته شخصا قد لا تؤمن عواقبه أو من ضرر يصيب الجار من جار جديد قد يكون غليظ الطبع ردىء الحلق لا تؤمن شروره. وهذا إلى ما يكسبه الشفيع بها من سعة فى مسكنه أو فى أرضه تذهب بما كان فيه من عنت لضيق فى مسكنه أو ضيق فى أرضه يذهب بما كان يحول دون الإحسان فى استغلالها والاستزادة فى نمائها، والمضرر يجب أن يزال وأن يجتنب ما أمكن لقوله على الله واليوم الآخر فليكرم جاره».

ذلك ما ذهب إليه الحنفية. وذهب غيرهم ممن لا يرى الشفعة إلا فيما يقبل القسمة من العقار أن الحكمة في شرعها دفع ضرر القسمة إذا طلبها الشريك وذلك بانتهاء الشركة إذا لم يكن ثم شريك آخر غير البائع أو تقليلها إذا كان خلافه. فإن للقسمة أضرارا من نواح شتى في كشير من الأحوال كنقص الانتفاع بالنصيب بسببها وما قد تقتصنيه من إحداث المرافق لكل نصيب كالمصعد والمنور والبالوعة والطريق وهذا إلى ما تستلزمه من مئونة ونفقات.

<sup>(</sup>١) هو إبراهيم بن المنذر بن عبدالله أحد كبار العلماء المحدثين عن مالك وسفيان بن عيبنة ت سنة ٢٣٠ هـ.

<sup>(</sup>٢) هو أبو محمد عبدالله بن احمد الحنبلي المتوفي سنة ٣٦٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن الحسن الأصم ت سنة ٣٢٠ هـ .

ولهذا كان شرع القسمة متفقا مع أصول الـشريعة العامة ومحققاً لأغراضها، وكان مما دعت إليه حاجة الناس واقتضته مصلحتهم حتى صار أمرا معروفا وشرعة مـتوارثة، وإن كـان على خلاف مـا وضع للملكيـة من حدود وحـماية ومـا سنَّ لعقودها من قواعد إذ إن الأخذ بالشفعة يعد قيدا في حرية التصرف ويتنافى مع قاعدة الرضا في انتقال الملك من مالك آخر، ولكنه استثناء دعت إليه المصلحة وليس ما يصيب المشترى أو البائع من ضور بسببها بالضرر الفــاحش غير المعتاد، فقد كان المشترى قبل الشراء في غني عما اشتراه وقد وجد من هو أحق به منه ومن في صرف الصفقة عنه إلى غيره ضرر أعظم مما يصيب صاحب الصفقة وقد أعطى البائع ما يرغب فيه من بدل، وهذا إلى ما قد يكون للشفعة من فائدة في تقليل الشيوع وجمع الأنصباء في الجملة. وعلى أية حال فقد كانت شريعة الشفعة مثار جدل عنيف ونقاش في الإبقاء عليها وكان من أثر ذلك عدم الأحد بها في القانون السوري المدني، وتضييبيق نطاقها عند ابتنائها على الجوار في القوانين الأخرى وهو رأى انفرد به فقهاء الحنفية وخالفهم فيه المالكية والشافعية والحنابلة وأهل الظاهر فلم يثبتوها في الجوار، وقد كان هذا رأى لجنة مراجعة القانون المدنى المصرى إذ حذفت من مشروعه النص الذي يجيز ابتناءها على الجوار، ولكن لجنة الشئون التشريعية بمجلس النواب رأت إبقاءها، كما رأت رأيا وسطا عند ابتنائها على الجوار إذ جعلت للجار في الأراضي الزراعية الشفعة إذا كان لأرضه أو كان عليها حق ارتفاق بالنسبة إلى الأرض المشفوع فيها أو كانت قيمة الأرض المشفوع بها لا تقل عن نصف قيمة الأرض المشفوع فيها وكانت الملاصقة من جهتين، وهو رأى مستمد في الحملة مما ذهب إليه ابن القيم وبعض فقهاء البصرة وغيرهم من فقهاء الحديث إذ ذهبوا إلى أنه إذا كان بين الجارين حق مشترك من حقوق الأملاك من طريق أو ماء أو نحو ذلك ثبتت الشفعة، وإن لم يكن بينهما حق مشترك ألبتة بل كان كل واحد منهما متميزا بملكه وحقوقه فلا شفعة، وذلك لما يرى من الضرر الذي يحصل بالشركة في الملك، وقد أقر مجلس النواب ما رأته لجنة المراجعة لما رآه من مصلحة تتطلبها البيئة المصرية.

#### أسباب استحقاقها:

لا يثبت حق الشفعة عند الجمهور من الفقهاء إلا لمن يملك عقارا متصلا بالعقار المبيع .

والانصال بالعقار المبيع له ثلاثة أحوال :

- (۱) أن يكون اتصال شركة في نفس العقار وذلك إذا كان العقار المبيع جزءا شائعا مع حصة الشفيع في أرض مشتركة بينهما أو في دار كذلك.
  - (٢) أن يكون اتصال شركة في حق من حقوق الارتفاق.
    - (٣) أن يكون اتصال جوار مع الملاصقة.

الحالة الأولى: وهى الشركة فيما بيع جزء منه - إذا كان العقار الذى بيع جزء منه مشتركا فباع أحد الشركاء فيه حصة منه على الشيوع، كان لكل شريك فيه على الشيوع حق أخذ ما بيع بالشفعة بسبب الشركة في العقار، ذهب إلى ذلك الحنفية والمائكية والشافعية والحنابلة وأهل الظاهر والزيدية والشيعة الإمامية وغيرهم.

فالحنفية يرون أن الشفعة تثبت بالشركة على الشيوع في العقار المبيع. وهي إذا كانت في عقار فإما أن تعمه وإما أن تكون في جزء معين منه.

ففى الحال الأولى يكون الشركاء شركاء فى جميع العقار على الشيوع وعندئذ تثبت الشفعة لكل منهم فيما يباع منه على السواء ما عدا البائع، وليس يفضل فيها صاحب الحصة الكبرى صاحب الحصة الصغرى بأولوية فى الطلب ولابزيادة فى الاستحقاق. وإذا كان المشترى أجنبيا عنهم أى ليس منهم استبدوا بالمبيع دونه، وإذا كان أحدهم شاركوه جميعا فيما اشتراه على السواء، خلافا لمن يجعل له الأولوية عند ذلك.

وفى الحال الثانية: يكون الشركاء شركاء فى ناحية معينة من العقار بينما يكون بإقيه ملكا لأحدهم خالصا له كأن يكون لشخص دار يشاركه فى حجرة معينة من حجراتها شخص آخر أو أكثر على وجه الشيوع فى ألحجرة.

ففى مثل هذه الحال إذا باع صاحب الدار جميع ما يملكه فيها، أو باع حصة شائعة فيها كلها، أو باع حصة شائعة فيما عدا الحجرة المشتركة، أو باع حصة شائعة فى الحجرة المشتركة، أو باع الدار كلها ما عدا حصته فى الحجرة المشتركة، أو باع جزءا معينا من الدار ولو لم يكن بجوار هذه الحجرة، كان لأحد الشركاء الآخرين فى تلك الحجرة حق الأخذ بالشفعة فى جميع هذه الصور.

وكان فسيها مقدما على الشركاء في الطريق الخاص أو الشرب الخاص أو المسيل الخاص وعلى الجيران؛ لأنه يعد شريكا في نفس العقار ما دامت الحجرة معتبرة جزءا من الدار ولم يتخذ لها وضع البيت المستقل. وهذه أصح روايتين عن أبي يوسف.

والرواية الثانية أن الشريك في بعض العقار لا يستحق بموجب شركته إلا ما يباع مما له فيه حصة، وعلى ذلك فالشريك في الحجرة فقط لا يستحق بشركته إلا ما يباع من الحجرة دون ما يباع من بقية الدار، وإن استحق الشفعة فيه بسبب آخر عند الحنفية كالشركة في حق ارتفاق أو كالجوار.

وإذا اجتسمعت هاتان الحالان في عقار واحد وذلك بأن يكون بعض العقار شركة بين شركاء متعددين بينما يكون باقية مشتركا أيضا بين بعض هؤلاء الشركاء دون سائرهم « عند ذلك يكون الشركاء في العقار من طرازين : شركاء في العقار جميعه وشركاء في جيزء معين منه » فإنه إذا باع أحد الشركاء في جميع العقار حصته فيه لأجنبي كان حق الشفعة للشركاء معه في جميعه أولا فإذا سلموا كان الحق للشركاء في الجزء منه.

وقد علل صاحب المبسوط ذلك : بأن شركة الأولين أعه وأقوى لأنها فى جميع العقار، ومن كان أقوى لانها فى جزء من العقار، ومن كان أقوى سببا قدم فى استحقاق الشفعة على من كان أضعف.

ومن جهة أخرى يرى أن الشركاء الأولين أولى بالشفعة من الآخرين، بالنظر إلى الجزء السذى لا شركة لهسم فيه والمبسيع فى حكم شىء واحد حتى لا تتحزأ الصفقة وإذا كمانوا أولى بالنظر إلى هذا الجرزء كمانوا أولى بالنظر إلى الجسمع والمبسوط بتصرف ج ١٤ ص ١٠٨، والفتاوى الهندية ج ٥ ص ١٦٦ – ١٦٨».

وبناء على ما ذكر يكون الشركاء فى العقار على مرتبتين: إحداهما مقدمة على الأخرى فى الشفعة - الأولى - شركاء البائع فيما باع منه حصة شائعة فيه كله، والثانية من عداهم من الشركاء فى بعض هذا العقار.

وإذا اقتسم الشركاء العقار المشترك فاختص كل منهم بناحية منه معينة صاروا بذلك جيرانا لا شركاء ولا يكون لأحدهم حمق الشفعة في نصيب الآخر إذا بيع-عند أبي حنيفة- إلا بسبب الشركة في حق ارتفاق أو بسبب الجوار، كما سيأتي.

ويرى المالكية أن حق الـشفعة إنما يثبت بالشركـة إذا كانت في عقـار يقبل القسمة على المشهـور في المذهب، فيثبت فيه وفيمـا عليه من بناء وشجر إذا دخلا في البيع تبعا، وذلك محل اتفاق بين أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد.

كما يثبت في البناء والشجر إذا كان في أرض محبسة على البائع وشريكه وذلك إذا اقتضت المصلحة إجارة أرض محبسة سنين فبني فيها مستأجرها أو غرس بإذن ناظرها، على أن يكون ذلك له وكان المستأجر متعددا فباع أحد المستأجرين حصته في البناء أو الشجر لأجنبي فإن حق الشفعة يثبت لسائر شركائه في البناء أو الغراس (١) وكذلك يثبت حق الشفعة في الثمر إذا بقي على أصوله بعد بيعه فيكون لأحد الشريكين فيه إذا باع صاحبه حصته لأجنبي.

ويثبت كذلك في المقثأة من بطيخ وبذنجان وقرع وبامية من كل ماله أصل تجنى ثمرته مع بقائه. ولايثبت في الزرع كالبر والكتان وإن بيع مع أرضه تبعا، كما لا يثبت في حيوان بيع تبعا للأرض إلا إذا كان لبستان باع أحد الشركاء فيه حصته بما يتبعها من الحيوان والشجر فتثبت فيهما الشفعة حينئذ تبعا(٢).

ولا يثبت حق الشفعة فيما لا يقبل القسمة على المشهور في المذهب كالحمام والفرن، وهذه رواية ابن القاسم عن مالك، وفي رواية أخرى أنه يثبت ذكرها سحنون في المدونة، وهي مبنية على أن علة ثبوته دفع ضرر الشركة بخلاف الأولى فإن علة ثبوت الحق فيها دفع ضرر القسمة ولا قسمة فيما لا يقبلها.

ويرى الشافعية أن حق الشفعة يثبت بالبشركة في العقار وما يتبعه من بناء وشجر وثمر غير مؤبر عند دخول ذلك تبعا في بيعه، ولا يثبت فيما أفرد بالبيع من ذلك ولا في شجر جاف شرط دخوله في بيع عقار أو بيع مع مغرسه لانتفاء التبعية حينئذ. وكذلك حكم الشمر المؤبر عند اشتراط دخوله في البيع. وتثبت في أصول بقول تجذ مرة بعد أخرى بجامع دخولها في البيع(٢).

ويشترط فى ثبوتها فى العقار المشترك ألا يبطل بالقسمة نفع الشقص المأخوذ بالشفعة بأن يكون بحيث ينتفع به بعد القسمة الانتفاع الذى كان له قبلها فلا شفعة بالشركة فى حمام وطاحون ودار صغيرة لا تصلح مسكنين، وكذلك فى الدار

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير للدردير ج ۲ ص ۲۰۱. (۲) الشّرح الصغير للدردير ج ۲۰۳.

<sup>(</sup>٣) المنهج ج ٢ ص ١٤٨.

الكبيرة إذا كان أحد الشريكين فيها لا يملك منها ما يصلح مسكنا وحده فلا شفعة فيه عند بيعه بخلاف ما إذا باع صاحب الجزء الكبير حصته فإن حق الشفعة يثبت فيه للشريك الآخر.

ويرى الحنابلة ثبوت حق الشفعة بالشركة في عقار ينقسم جبرا دون مالا ينقسم كحمًّام صغير وبئر. ولا يثبت فيما ليس بعقار كالشجرة والبناء والحيوان إذا بيع شيء من ذلك مفردا، أما إذا بيع مع العقار فإن حق الشفعة يثبت فيه تبعا ولا يثبت في ثمر ولا في زرع وإن بيع شيء من ذلك تبعا للعقار(١).

ودليل ثبوت حق الشفعة بسبب الشركة في العقار حديث جابر رضى الله عنه وهو قوله: قضى رسول الله على بالشفعة في كل ما لم يقسم فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة رواه البخارى - ومعنى صرفت الطرق بينت اتجاهاتها، وذلك إنما يكون في العقار بقسمته بين الشركاء وتخطيط الطرق المؤدية إلى كل قسم من أقسام العقار وعندئذ ينتهى الشيوع وترتفع الشركة ويصبح الشركاء جيرانا.

ولا يرى المالكية والشافعية والحنابلة ثبوت حق الشفعة بغير هذا السبب خلافا للحنفية.

### تزاحم الشركاء:

إذا بيعت حصة من عقار مشترك فلم يطلب أخِذها بالشفعة إلا شريك فيه واحد استحقها وكان له حق أخذها. وإن طلبها أكثر من واحد فيما إذا تعدد الشركاء خلاف البائع كانت الحصة المبيعة بين الطالبين على السواء - عند الحنفية - لاستوائهم جميعا في استحقاق أخدها بالشفعة، وهذه رواية عن أحمد واختارها ابن عقيل وإلى ذلك ذهب النخعي والشعبي وابن أبي ليلي وابن شبرمة والثوري وذلك لثبوت حق الشفعة لكل شريك كاملا ولذا يستحق جميع المبيع عند انفراده بالطلب.

وذهب مالك والشافعي إلى قسمة الحصة المبيعة بين الطالبين من الشركاء على قدر أملاكهم فيأخذ كل منهم نسبة ما يملك في العقار المشفوع به، وإلى هذا ذهب الحسن وعطاء وابن سيرين وإسحاق وهو أصح الروايتين عن أحمد ذلك لأن حق الشفعة حق استفيد بسبب الملك فوجب أن يكون على قدره عند التنازع.

<sup>(</sup>۱) منتهى الإرادات ج ۱ / ۵۳۷، وكشاف القناع ج ۲ / ۲۷۹.

وإذا لاحظنا على هذا الاستدلال أنه لا يتم إلا إذا كان ما يستفاد من الملك متولدا منه كالثمار وما أشبهها وليس من هذا القبيل حق الشفعة، وأنه إنما يثبت لشريك وقاية من ضرر متوقع من شريك أجنبي دخيل وجميع الشركاء في ذلك سواء، وإن اختلفت حصصهم - إذا لاحظنا هذا تبينًا قوة ما استدل به أصحاب الرأى الأول.

والشركاء في العقار في درجة واحدة لا أولوية لأحدهم على الآخر عند الحنفية والشافعية، وعلى أصح الرأيين عند الحنابلة خلاف المالك إذ يرى أنهم لايعدون في شركتهم في درجة واحدة بالنسبة لاستحقاقهم الأخذ بالشفعة إلا إذا كانوا جميعا أصلاء في اشتراكهم في العقار، وذلك بألا تكون شركة بعضهم في العقار نتيجة وراثته لشريك فيه قد توفى أو نتيجة لشركته ابتداء في حصة شائعة من العقار متميزة في الاستحقاق عن باقي العقار، فإذا كانت حالة من هاتين الحالتين كانت درجة ورثة من توفى من الشركاء بالنسبة لما يباع من حصته أسبق من درجة الشركاء الآخرين الأصليين في العقار جميعه، وكانت درجة الشركاء الآخرين في العقار بصفتهم الخاصة أسبق من درجة الشركاء الآخرين في العقار بالنسبة لما يباع من هذه الحصة المستحقة لهم من العقار بصفتهم الخاصة أسبق من درجة الشركاء الآخرين في العقار بالنسبة لما يباع من هذه الحصة :

مثال الحالة الأولى: دار مشتركة بين أ، ب، ج على الشيوع توفى أعن د هـ ثم باع هـ حصته الموروثة لأجنبى فإن أخذها بالشفعة يكون من حق د ولا يكون لكل من ب و ج إلا إذا ترك د حقه فيها وإذن يكون د أولى بالشفعة من ب، جـ فيما يباع من حصة المتوفى أ ولكن إذا باع ب شيئا من العـقار اشترك فى الأخذ بالشفعة جميع الشركاء بما فيهم ورثة من توفى وهما د، هـ .

ومثال الحالة الثانية: لشخص دار وله ثلاث أخوات شقيقات وأم وأخت لأم توفى عنهن فإذا باعت إحدى الشقيقات حصتها في الدار لأجنبي كان حق الشفعة فيها للأختين الأخريين دون الأم والأخت لأم، لأن البيع جزء من حصة مستحقة ابتداء للأخوات الشقيقات، وهي الشلثان فيكون الأحق بالشفعة فيما يباع منها الشريك ابتداء فيها ويكون حق الشفعة بعد تسليم الأختين الشقيقتين الباقيتين لباقي الشركاء وهما الأم والأخت لأم.

ولكن إذا باعت الأم حصنها أو الأخت لأم حصنها كان حق الشفعة لجميع الورثة باعتبارهم شركاء في الدار.

### والمثال الجامع للحالتين هو ما يلي :

دار مشتركة بين اثنين مات أحدهما عن جدتين وزوجتين وشقيقتين باعت إحدى الجدتين حظها من الدار لأجنبى أو إحدى الزوجتين أو إحدى الشقيقتين، فإن شريكتها في السهم تكون أولى من بقية الورثة ومن الشريك الأجنبى فتكون الجدة أولى بأخذ حظ زميلتها لاشتراكهما في السدس فرضا، وتكون الزوجة أولى بحظ ضرتها لاشتراكهما في الربع فرضا، وهكذا فإذا تركت الشفعة من هي أولى بها كان الأحق بالأخذ بقية الورثة فلهم المبيع على قدر سهامهم دون الأجنبى الشريك. فإذا سلم الورثة جميعا كان المبيع للشريك الأجنبي في الدار.

وفى المدونة ورث أبناء شخص دارا مستركة باقيها لشريك أجنبى لأبيهم فمات أحد الأبناء عن أولاد فإذا باع أحد أولاد المتوفى حصته فيها قدم إخوته فى الأخذ بالشفعة، فإن سلموا كانت الشفعة لأعمام البائع أولاد المتوفى الأول دون شريكه الأجنبى فى الدار، فإن سلموا كانت الشفعة للأجنبى الشريك، ولو باع أحد الأعمام المذكورين شقصه فالشفعة لبقية الأعمام مع أولاد أخيهم المتوفى لقيامهم مقام أبيهم فى الميراث.

وإذا كان الشركاء في العقار أصحاب فروض وعصبة فباع أحد العصبة شقصه كانت الشفعة بين جميع الورثة الشركاء إذ ليس للعصبة سهم معين حتى يختصوا به دون أصحاب الفروض.

وإذا كان الشركاء ورثة وموصى لهم فباع أحد الموصى لهم سهمه كان الاحق بالشفعة بقية الموصى لهم ثم الورثة وقيل إن الموصى له لا يقدم على الوارث ولكن يقدم الوارث على الموصى له. «منح الجليل ج ٣ / ٦١٠».

وإذا كان مشترى الشقص أحد الشركاء في العقار كان للآخرين حق الأخذ بالشفعة فيما يخصهم من المبيع على أساس قسمتهم إياه على رءوسهم فيما فيهم مشتريه أو على قدر أنصبائهم في العقار المشترك على الخلاف الذي أشرنا إليه فيما سبق، وروى عن الحسن والشعبي والبستي أن لاحق لشريك في أخذ شيء منه بالشفعة لأنها إنما تثبت لدفع صرر الشريك الداخل والمشترى أحدهم فلا ضرر في شرائه.

## ثبوت الشفعة بالشركة في حق ارتفاق:

ذهب الحنفية إلى أن حق الشفعة كما يثبت بالشركة في العقار يثبت كذلك بالشركة في حقه الخاص، ويريدون بحقه الخاص حق الشرب الخاص وحق الطريق الخاص وحق المسيل الخاص.

والشرب الخاص هو الشرب من مجرى لا تمر فيه صغار السه ن. وقيل ما يتفرق ماؤه بين الشركاء فيه بحيث ينتهى ماؤه عند انتهاء مجراه. وقيل ما يحصى شركاؤه، واختلفوا في حد الإحصاء فقال بعضهم: ما دون العشرة وقال آخرون: ما دون الأربعين وقيل: ما دون المائة وقيل ما دون خمسمائة والأصح أن اعتبار الشرب خاصا أو عاما مفوض إلى رأى القاضى(٢).

. والطريق الخاص هو غـير النافـذ، ويريدون به أن يكون لأهله الحق في منع غيرهم من أن يستطرقه وإن كان طريقا يصل بين طريقين.

والمسيل الخماص ما يحصى عدد الشمركاء فيه، وقميل يفوض ذلك إلى رأى القاضي (٣).

ولا يثبت حق الشفعة في شمرب عام كالشرب من نهر النيل، ولا في طريق عام . عام وهو ما لكل مار الحق في استطراقه، ولا في مسيل عام كمصرف عام.

وثبوت حق الشفعة بالشركة في الشرب الخاص وفي الطريق الخاص محل اتفاق عند الحنفية. أما ثبوتها بالشركة في المسيل الخاص فمحل خلاف بينهم والأصح ثبوتها فيه (٤).

وبناء على ذلك إذا بيعت أرض لها شرب خاص كان لأصحاب الأراضى الأخرى التى لها حق الشرب من المجرى الخاص بها حق أخذها بالشفعة لا فرق بين أرض مجاورة للمبيع وأرض بعيدة، ولا بين أرض على حافة المجرى التى بها الأرض المبيعة وأرض على الحافة الأخرى، ولا بين أرض تروى منه مباشرة وأرض تروى بواسطة إمرار الماء من أرض أخرى إليها، ولا فرق بين أن يكون البيع لأجنبى أو لشخص له أرض تروى من هذا المجرى.

<sup>(</sup>١) صرفت الطرق أي بينت الشوارع والمعنى يثت في اتجاهاتها.

<sup>(</sup>۲) والمختار ج ٥ ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق والإسعاف ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤) الهندية في الشفعة.

وإذا تفرع من المجرى الخاص مجرى آخر فرعى فإن حق الشفعة فيما يباع من الأراضى التى تروى من المجرى الفرعى يشبت لأرباب هذه الأراضى فقط بخلاف ما إذا كانت الأرض المبيعة تروى من المروى الأصلى فإن حق الشفعة يثبت لأرباب جميع الأراضى التى تروى من الاثنين لأنهم جميعا شركاء فى الأصلى - وكذلك الحال فى الدور المشتركة فى طريق خاص.

وإذا كان لأرض حقان : حق في شرب خاص وحق في طريق خاص كان الشركاء في الشرب أولى به من الشركاء في الطريق عند تزاحمهم على طلبها، كما أن الشريك في الطريق الخاص عند التزاحم.

ومرجع ذلك إلى اختلاف الشركاء في توقع الضرر بسبب ذلك فأكثرهم توقعا للضرر هو الشريك في الشرب لأن فيه حياة الأرض ثم يليه بعد ذلك الشريك في الطريق ودونهما الشريك في المسيل، ولا اعتبار بتعدد الاشتراك في الحقوق الخاصة فلا يقدم شريك في حق الشرب على آخر في حق الشرب بسبب اشتراكه أيضا في طريق خاص دون صاحبه؛ لأن التقدم بقوة السبب لابتعدده. ولا يرى مالك والشافعي وأحمد ثبوت حق الشفعة بهذا السبب.

#### ثبوت حق الشفعة بالجوار:

يرى الحنفية أن حق الشفعة يثبت للجار إذا كان عقاره ملاصقا للعقار المبيع في أي جزء من أي حد من حدوده، امتد مكان الملاصقة أم لم يمتد، ولا يشترط أن تكون الملاصقة لنفس القطعة المبيعة بل يكتفى أن تتحقق مع العقار المبيع أو المبيع جزء منه، وإن لم يكن المبيع ملاصقاوأخذه الشفيع فلا يثبت حق الشفعة فيه إلا لمن كان عقاره ملاصقا له نفسه دون سائر جيران الدار الأصلية لأن بيعه في المرة الثانية كان مستقلا لا نظر فيه إلى تبعيته لأصله.

ومن الجوار الملاصق اتصال العلو بالسفل في ثبت لكل من صاحب العلو والسفل حق الشفعة إذابيع ما تحته أو مايعلوه وإن كان بناء؛ وذلك بسبب الجوار، وكذلك يعتبر اتصال كل من السفل والعلو بالأرض المجاورة وما عليها من البناء من قبيل الجوار الذي يترتب عليه ثبوت حق الشفعة.

#### مراتب الشفعاء :

إذا بيعت حصة من عقار فطلب أخفها بالشفعة الشركاء في العقار المبيع والشركاء في الحق الحاص والجيران الملاصقون كان أولاهم الشركاء في العقار على الترتيب السابق ذكره لا يفضل أحدهم على الآخرين، وإن امتاز عنهم بسبب آخر من أسباب الشفعة فإذا رغبوا جميعا كان أولاهم الشركاء في الحق الحاص على الترتيب الذي بيناه ولا يفضل أحدهم على غيره بجوار أو بشركة في حق آخر فإذا رغبوا عنها جميعا كانت للجيران الملاصقين لا يفضل أحدهم على باقيهم بطول مكان التلاصق، وكذلك إذا رغب مستحق الشفعة عن بعض ما يستحق فإن حق أخذه بالشفعة يكون لمن هو في مرتبته أو لمن بعده من الشفعاء في المرتبة على حسب ما بينا في الترتيب السابق مع ملاحظة عدم تفرق الصفقة على المشترى منعا لضرره.

وإنما قدم الشركاء في العقار على غيرهم لأنهم أقوى اتصالا وأشد حاجة إلى المبيع غالبا وأعظمهم خوف من ضرر يتوقع، ثم يليهم في ذلك المشركاء في الحق الخياص، ثم يليهم في ذلك الجيران، فكانوا على هذا الترتيب. ويروى الحنفية في ذلك عن رسول الله عليه المشريك أحق من الخليط والخليط أحق من الشفيع». وفسروا الخليط بأنه الشريك في الحق والشفيع بالجار. وقد ذكر الجورى هذا الحديث في التحقيق، وقال فيه أنه حديث لا يعرف.

وقد روى عن أبى يوسف رواية أحرى هى أن الشركاء فى العقار إذا وجدوا كان لهم الحق دون غيرهم وحجبوا من يليهم فلا يكون لغيرهم حق مع وجودهم سواء طلبوه أم لا، وإذا تنازلوا عنه سقط ولا يكون لمن بعدهم. وكذلك الحال بالنسبة للشركاء فى الحق الحاص مع الجيران.

ولأن حق الشفعة حق لا يسقبل التجزئة كان لكل من الشفعاء كاملا ولما لم يكن إعطاء المبيع لكل منهم كاملا وجب عند تزاحمهم قسمته بينهم على الأساس السابق ذكره، ولذا عند تعدد الشفعاء من مرتبة واحدة يقسم بينهم على التساوى كما بنا.

## من له حق الشفعة في القوانين العربية:

ذكرنا فيما سبق أن القانون المدنى السورى قد خلا من بيان الشفعة وأحكامها

إذ رأى الشارع السورى عدم الأخذ بشريعة الشفعة، وهذا رأى لبعض الفقهاء، منهم أبو بكر محمد بن الحسن الأصم المتوفى فى سنة ٣٢٠ هـ ولم ير هذا الرأى الشارع المصرى ولا الشارع العراقى ولا الشارع الليبى، ففى المادة ٩٣٦ مدنى مصرى أن الحق فى الشفعة يثبت للآتى بيانهم على الترتيب الآتى :

١ - اللك الرقبة إذا بيع كل حق الانتفاع الملابس لها أو بعضه، فيكون لمالك الرقبة حق أخده بالشفعة، وكذلك إذا بيع الحق الملابس للرقبة من حق الاستعمال أو حق السكنى في الأحوال التي يجوز فيها لصاحب هذين الحقين النزول عنهما كما تدل على ذلك المادة ٩٩٨ مصرى وهي التي تقضى بسريان الأحكام الخاصة بحق الانتفاع على هذين الحقين متى كانت لا تتعارض مع طبيعة هذين الحقين، وليس لحق الانتفاع على وضعه وأحكامه في الشريعة الإسلامية وجود كما بينًا فيما سبق، ولذا لم يكن فيها بيع لحق انتفاع حتى تثبت فيه الشفعة إذ البيع لايكون إلا في الأعيان ولا يكون في المنافع، وكذلك الحال بالنسبة لحق الاستعمال وحق السكنى فليسا محلا للبيع.

٢ - للشريك في الشيوع إذا بيع شيء من العقار الشائع إلى أجنبي.

وثبوت حق الشفعة للشريك في العقار المشترك على الشيوع هو مذهب جمهور الفقهاء كما تقدم. غير أن الحق لا يثبت له في نظر القانون إلا إذا كان البيع لأجنبئ غير شريك. أما إذا كان لأحد الشركاء في العقار فلاتثبت فيه الشفعة، وذلك رأى لبعض الفقهاء كما قدمنا.

٣ - لصاحب حق الانتفاع، إذا بيعت كل الرقبة الملابسة لهذا الحق أو بعضها، وليس لمالك انتفاع شفعة في العين المنتفع بها في نظر فقهاء الإسلام. وبمقتضى المادة ٩٩٨ مدنسي مصرى يشبت لصاحب أحد هذين الحقين الشفيعة في الرقبة الملابسة لهما إذا بيعت، ولا يتفق ذلك مع قواعد الشريعة في الشفعة كما بينا.

٤ - لمالك الرقبة في الحكر إذا بيع حق الحكر عليها وللمستحكر أيضا إذا بيعت الرقبة وليس يسوغ ذلك في الفقه الإسلامي.

٥ - للجار المالك في الأحوال الآتية :

( أ ) إذا كانت العقارات من المبانى أو من الأراضى المعدة للبناء سواء أكانت في المدن أو في القرى.

(ب) إذا كان للأرض المبيعة حق ارتفاق على أرض الجار أو كان حق الارتفاق لأرض الجار على الأرض المبيعة دون تعيين لحق الارتفاق .

(ج) إذا كانت أرض الجار ملاصقة للأرض المبيعة من جهتين وتساوى من القيمة نصف ثمن الأرض المبيعة على الأقل.

ولم يجعل القانون الليبي حق الشفعة إلا للثلاثة الأولين المذكورين (م٩٤).

أما القانون العراقي فأثبته للشريك في العقار الشائع ثم للخليط في حق ارتفاق للعقار المبيع دون تعيين له ثم للجار الملاصق في حالتين فقط :

- (١) إذا كان العقاران المشفوع فيه من الدور أو من الأراضي المعدة لبناء الدور.
- (٢) إذا كان للعقار المبيع حق ارتفاق على عقار الجار أو كان لعقار الجار حق ارتفاق على العقار المبيع.

ونص المادة ٩٣٧ فقرة ٢ مدنى مصرى على أنه عند تزاحم الشفعاء من طبقة واحدة يكون استحقاق كل منهم للشفعة على قدر نصيبه، كما نص فى الفقرة ٣ على أن المشترى إذا كان من الشفعاء فإنه يفضل على غيره من الشفعاء فى طبقته أو فى طبقة أدنى ولكن يتقدمه من هو من طبقة أعلى، وبذلك أخذ القانون العراقى م ١١٣٢، ويخالفه القانون الليبي فيجعل استحقاق كل شفيع على قدر نصيبه، ولكن لا يفضل المشترى إذا كان شفيعا على غيره من الشفعاء من طبقته م ٩٤١.

أما القانون العراقى فإنه يجعل الشفعاء فى استحقاقهم الشفعة على التساوى إلا أنه في ما بين الخلطاء يقدم الأخص على الأعم، فمن له حق اشتراك فى حق شرب فى الخرق المتشعب من النهر الخاص يقدم على من له حق شرب فى ذلك النهر ويقدم الخليط فى حق المرور (١١٣١).

## اختلاف الفقهاء فيما تجب فيه الشفعة وفي سبب ثبوتها:

يرى الجمهور من الفقهاء أن الشفعة لاتثبت إلا في العقبار ولا تثبت في منقول حيوان أو غير حيوان، ويرى غيرهم أنها تثبت في كل شيء مشترك عقارا أو منقولا.

ومن يرى منهم ثبوتها فى العقار خاصة فريقان: فريق يذهب إلى أنها لاتثبت إلا فيما يقبل القسمة منه، أما ما لايقبل القسمة فلا تثبت فيه الشفعة، فهذه مذاهب ثلاثة:

الأول: ثبوتها فيما يقبل القسمة من العقار فقط، وما يعد ملحقا به على ما بينا وهو مذهب المالكية والشافعية والحنابلة.

وقد استدلوا بعدة أحاديث أصحها ما رواه البخارى عن جابر رضى الله عنه: قبضى رسول الله رَبِيَا الله الله وَالله الله وَالله وَلّه وَالله و

وفى لفظ: إنما جعل رسول الله على «الشفعة فى كل ما لم يقسم» إلى آخر الحديث. وعن جابر أيضا: الشفعة فى كل شرك فى أرض أو ربع أو حائط وعن جابر أيضا قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله أن يبيع حتى يؤذن شريكه فإن رضى أخذ وإن كره ترك». وإسناده على شرط مسلم، كما يستدلون بما روى عن عبادة بن الصامت: قضى رسول الله بالشفعة بين الشركاء فى الأرضين والدور.

ويرى أرباب هذا الرأى أن الشفعة قد شرعت لرفع ضرر القسمة وذلك بجمع العقار في ملك شريك واحد فإن لكل واحد من الشركاء أن يطالب بالقسمة، وفي إجرائها مؤونة وضيق في المرافق بعد أن كان كل شريك يرتفق بالعقار جميعه وبأى وضع منه شاء فإذا وقعت الحدود ضاق به العقار وقصر على موضع منه فمكنه الشارع بحكمته من رفع هذا الضرر بأن جعله أحق بالمبيع من الأجنبي حتى يكون له العقار جميعه.

ولا يثبت الحق عندهم إلا للشربك في العقار الذي بيعت منه حصة أو فيما ألحق به من المنقول على ما بينا فيما سبق.

الثانى: ثبوتها فى العقار مطلقا قبل القسمة أم لم يقبل. وهو مذهب الحنفية الذين يرون أن شريعة الشفعة إنما شرعت لدفع الضرر المترتب على الشركة فى العقار أو المتوقع من دخيل أو من جار سوء يؤذى جيرانه ببوائقه؛ ولذا يثبتون حق الشفعة للشريك فى العقار ثم للشريك فى حق الارتفاق الخاص ثم للجار الملاصق على ما بينا فيما سبق، ويلحقون بالعقار السفل والعلو فإذا بيع العقار يشبت فيه حق الشفعة لصاحب السفل كما يثبت لصاحب العلو إذا بيع السفل، ولايلحقون بالعقار بناء المحتكر على الأرض المحتكرة وإن كان له حق القرار.

ويستدلون بآثار عديدة نذكر بعضها فيما يلي :

۱ - ما رواه أبو داود وأحمد والدارقطني وابن ماجة وهو قوله ﷺ : «الجار أحق بشفعة جاره ينتظر بها وإن كان غائبا إذا كان طريقهما واحدا».

٢ - ما رواه أحمد وأبو داود و الترمذي وصححه وهو قوله ﷺ «جار الدار أحق بالدار من غيره».

٣ - ما رواه أحمد والنسائى وابن ماجـة وهو قوله ﷺ : «الجار أحق بسقبه ما كان».

٤ ~ ما روى عن على وعبدالله قالا : قضى رسول الله بالشفعة للجوار .

وقالوا إن الضرر بالشركة فيما لا ينقسم أبلغ من الضرر بها فيما ينقسم إذ يمكن رفعه بالقسمة، وإذا كان الشارع قد أراد رفع الأدنى فالأعلى أولى برفعه. وكان إثبات الشفعة فيما ينقسم دالا بطريق الإشارة على ثبوتها فيما لا يقبل القسمة. والضرر المتوقع من الشركة في المرافق أشد من المتوقع من الجوار وذلك بسبب الاشتراك في الانتفاع وما قد يحدث فيه من تعارض في زمنه أو مكانه أو طريقته فكان كالضرر المتوقع من الشركة في العقار نفسه وكان ثبوت الشفعة في الجوار دليلا على ثبوتها في الشركة في حق الارتفاق.

ولقد جماء في صحيح البخارى من حديث عمرو بن الشريد قبال : جاء المسور بن مخرمة فوضع يده على منكبى فانطلقت معه إلى سعد بن أبى وقاص فقال أبو رافع : ألا تأمر هذا أن يشترى منى بيتى الذى في داره فقال لا أزيده على أربعمائة منجمة، فيقال : قد أعطيت فيه خمسمائة نقدا فيمنعته، ولولا أنى سمعت رسول الله عليه يقول: «الجار أحق بسقه ما بعتك» «السقب أو الصقب: القرب».

الثالث: ثبوتها في كل مال مشترك عقارا أكان أم منقولا حيوانا أم غير حيوان. فيشبت في كل مال مشترك من الحيوان والثياب والشجر والجوهر والدور الصغار التي لا يمكن قسمتها والآلات ونحوها، وهذا منذهب عطاء وجابر وقول أهل مكة وأهل الظاهر، ونص عليه أحمد في رواية حنبل، فقد قيل لأحمد: دابة تكون بين رجلين أوحار أو ما كان من نحو ذلك فقال: هذا كله أوكد لأن خليطه الشريك أحق به بالثمن. وهذا لا يمكن قسمته فإذا عرضه على شريكه وإلا باعه بعد ذلك. ويستدل هؤلاء أيضا بحديث جابر وهو قوله: قضى رسول الله

وَعَلَيْهُ بِالشَفِعة فَى كُلِّ مَا لَمْ يَقْسَمْ. وهذا عام يتناول المنقول والعقار. وبما روى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله وَالله والمسلمة فى كُلُّ شَيء الأرض والدار والجارية والخادم». وبما روى عن ابن جريج عن عطاء عن جابر قال: قضى رسول الله وَالله والمسلمة فى كُلُّ شَيء. ورواته ثقات.

وقالوا إن ضرر الشركة ثابت في كل مال مشترك وهو فيما لايقسم أشد منه فيما يقسم، ومن المنقول مالا تتصور قسمته كالحيوان وماتضره القسمة كالجوهرة. والشفعة في مثل ذلك أظهر مصلحة منها فيما يقسم من العقار. وإنما شرعت الشفعة لرفع ضرر الشركة وذلك أمر ثابت في العقار والمنقول بل هو في المنقول أظهر منه في العقار.

وقد وردت الآثار بثبوتها في العقار والمنقول وليس الضرر في أحدهما بأشد من الضرر في الآخر. وإذا كان ما ورد من الأحاديث في ثبوت الشفعة في المنقول فيه مقال فإن في كثرتها وتعدد طرقها ما يرفعها إلى مستوى الاستدلال بها. وهذا إلى أن سبب مشروعيتها لا يقتصر فيما يظهر على العقار بل يتناول المنقول أيضا والمصلحة فيها عند ثبوتها في المنقول بينة واضحة وبخاصة فيما لا يقبل القسمة كالحيوان والآلات فإن في ثبوتها في مثل ذلك رفع ضرر بين بالشريك وفيها مصلحة ظاهرة له والرسول يقول: "لاضرر ولا ضرار". وقد قيل: حيث ثبت إلمصلحة فثم شرع الله.

## متى يثبت حق الشفعة للشفيع:

وإنما يثبت حق الشفعة للشفيع في المشفوع فيه إذا أخرجه مالكه من ملكه بمعاوضة وكان العوض فيها من الأموال وكان خروجه من ملكه على وجه بات، فإذا أخرجه من ملكه على وجه ليس ببات لم تثبت فيه الشفعة؛ لأن حق مالكه لايزال متعلقا به وهو أولى من غيره. ومن ذلك إذا باع العقار بيعا فاسدا فقبضه المشترى؛ إذ إنه في هذه الحال يخرج من ملك مالكه ويتملكه المشترى ولكن على وجه غير بات؛ إذ يجب على كل منهما فسخ العقد ورد المبيع إلى بائعه ولكن إذا أصبح هذا الملك باتا بأن فعل المشترى في المبيع ما يمنع رده إلى بائعه، ثبتت فيه الشفعة حينئذ لانقطاع حق بائعه في استرداده، وذلك كأن يزيد فيه المشترى زيادة لايمكن أن يسلم إلى بائعه بدونها. وفي هذه الحال يتملكه الشفيع بقيمته لا بالثمن المتفق عليه، كما نص على ذلك صاحب المبسوط في ج ١٤٩٥ه وإلى هذا الحنفية.

وبناء على ذلك لا يثبت حق الشفعة للشفيع إذا خرج المبيع من ملك صاحبه بغير معاوضة كأن وهبه بدون اشتراط عوض أو وقفه أو أوصى به أو انتقل العقار بوفاته إلى ورثته؛ ذلك لأن تملك العقار بالشفعة لم يشرع إلا في معاوضة فلا يثبت عند التبرع به لأن مالكه عند تبرعه إنما يتبرع به لغرض خاص لا يتحقق بالتبرع لغير من تبرع له، ولا يقبل أن يتملكه بقيمته من المتبرع له لأن ذلك إن جاز فإنما يتم بمعاوضة جديدة يجب أن تؤسس على الرضا من المتبرع له باعتباره ملكا وذلك غير متحقق.

والأمر على خلاف ذلك عند التملك بالشفعة فإن الشفيع يتملك المبيع بتوجيه الصفيقة التى كانت للمشترى إليه ورد ما يتكبده من ثمن ونفقات إليه ولم تكن هناك حاجة إلى رضاه وذلك محل اتفاق بين الأئمة.

وكذلك الحكم عند الحنفية إذا أخرج العقار صاحبه من ملكه بمعاوضة ليس العوض فيها مالا: كأن جعله مهرا أو بدل خلع أو أجرا على عمل فإن حق الشفعة لايثبت فيه لأحد لأن التملك بالشفعة إنما شرع بمثل ما يتملكه به من صار إليه أو بقيمته. ولا يمكن ذلك في هذه الأحوال لأن البدل فيها ليس بمال فلا مثل له ولا قيمة، ولذا لم يكن أخذه بالشفعة مشروعا.

وإلى هذا ذهب أحمد بن حنبل. وذهب الشافعى إلى أثبوت الشفعة في هذه الأحوال لإمكان تقويم العوض فيمها والأخذ بقيمته، فإذا جعل العقار مهرا أخذه الشفيع بمهر المثل، وكذلك إذا جعل بدل خلع، وإذا جعل بدل عمل أو منفعة أخذه بأجر مثل العامل أو بالأجرة المعروفة لهذه المنفعة.

وذهب مالك أيضا إلى إثبات الشفعة في هذه الأحوال، غير أن الشفيع إنما يأخذ العقار بقيمته لا بقيمة بدله وهذا أعدل، تجنبا لما يكون في مثل هذه الأحوال من التسامح زيادة أو نقصا.

وعلى ذلك فالشفعة إنما تثبت عند بيع المبيع أو عند الهبة بشرط العوض لما أريد تملكه أو عند جعله بدل صلح سواء أكان المصالح مقرا بالدعوى أم منكرا لها أما إذا كان هو المصالح عليه بأن كان هو المطلوب فصالح المدعى عليه مدعيه بمال، فإن كان ذلك بعد إقرار بالدعوى ثبتت الشفعة له لتحقق المعاوضة حينئذ أما إن

كان بعد إنكار فلا تشبت الشفعة عند ذلك إذا لم يتبين بهذا الصلح أن العقار كان ملكا للمدعى وانتقل بالصلح إلى ملك المدعى عليه لجواز أن يكون البدل إنما دفع عنه للنزاع وتركا للخصومة.

# المشفوع به :

يجب في المشفوع به أن يكون عقارا عند من يقصر شريعة الشفعة على العقار فلا تستحق الشفعة بمنقول؛ لأن سبب استحقاقها إما الشركة - ولا شفعة في منقول مشترك عند الجمهور - وإما الاشتراك في حق خاص من شرب أو طريق أو مسيل وليس يتقرر شيء من هذه الحقوق على منقول. وأما الجوار فهو في المنقول غير دائم ولا مستقر، ولا يترتب حق الشفعة إلا على الجوار الدائم المستقر وهو لا يكون إلا في العقار. وقد ألحق الحنفية العلو بالعقار فأثبتوا لصاحب العلو الشفعة في السفل عند بيعه وذلك بسبب الجوار.

وإنما يُثبت لصاحب العلوحق أخذ السفل بالشفعة إذا كان بناؤه قائما، أما عند انهدامه فليس له حق الشفعة عند أبى يوسف خلافا لمحمد إذ أثبت له حق أخذه بالشفعة في هذه الحال؛ لأنه يرى أنه إنما يستحق الأخذ بالشفعة عندئذ بحق القرار وهو باق بعد انهدام البناء، وهذا أرجح القولين.

وكذلك يجب أن يكون ما يشفع به من العقار مملوكا للشفيع وقت عقد البيع وأن يستمر ملكه إلى أن يتملك ما يشفع فيه فإذا أقدم على بيعه قبل أن يتملك ما يشفع فيه سقط حقه في الشفعة، ثم لم يكن لمن اشترى منه حق الأخذ بالشفعة؛ لأنه لم يكن مالكا وقت عقد البيع، وكذلك الحكم إذا زال ملكه بسبب آخر كوفاته فلا يكون لوارثه حق الأخذ بالشفعة عند الحنفية كما سيأتى. وليس لمستحق في وقف عقار أن يشفع به لأنه غير مالك لما يشفع به.

#### وراثة حق الشفعة:

يذهب الحنفية إلى أن حق الشفعة لا يورث؛ إذ هو إرادة ومشيئة وتلك صفة شخصية ليست محلا للوراثة، ولا يثبت لوارثه بانتقال المشفوع به إليه لأنه لم يكن مالكا وقت عقد البيع ولو كان ذلك بعد طلب المورث الأخذ بالشفعة.

وخالف فى ذلك المالكية والشافعية فأثبتوا للوارث حق الأخذ بالشفعة إذا انتقل ملك العقار المشفوع به إليه فى أى وقت؛ لأنه حق من حقوق العقار الموروث فيثبت لمالكه.

وذهب أحمد إلى أنه يشبت للوارث إذا ما كانت وراثته بعد تقرر هذا الحق بالمطالبة أما قبلها فلا وذلك لتأكيده بها، وهذا القول مبنى على أن الشفيع لا يملك المشفوع فيه بمجرد المطالبة به، وهو أحد قولين للحنابلة، أما على القول الآخر فالوارث يرث بعد المطالبة العقار المشفوع به لأنه صار من التركة .

### رَفَعُ عِي الرَّجِيُّ الْفِقَ يَ الْسِلَىُ الْفِرَى الْفِرَى الْفِي الْفَحْدُ بِالشَّفِعَةُ الْسِلَىُ الْفِرَى الْفِرَى الْفِرِيِّ طريق الْخَذْ بِالشَّفِعَةُ

لايتملك الشفيع العقار المبيع إلا إذا طلب أخذه بالشفعة ولا يؤدى طلبه إلى ذلك إلا إذا اجتمع فيه أمران :

أحدهما: أن يعم العقار المبيع جميعه: سواء أكان له وحده حق الشفعة أم تعدد الشفعاء فيه، وسواء أكانوا في مرتبة واحدة أم من مراتب مختلفة، وسواء أصدر الطلب من شفيع واحد أو من أكثر من واحد. فإذا بيع جزء من عقار مشترك وله حق ارتفاق خاصة وله جيران فلكي يتمكن كل من له حق الشفعة من الشركاء في المعقار أو من الشركاء في المرفق الخاص أو من الجيران من أن يتملك بالشفعة إذاما صار له الأولوية فيها يلزمه أن يطلب أخذ جميعه بالشفعة عند علمه بالبيع.

فإذا طلب أحد الشفعاء أن يأخذ ما يخصه منه فقط ولم يطلب بقيته اعتمادا على أنها حق لغيره من الشفعاء لم يكن لهذا الطلب اعتبار وسقط بسبب ذلك حقه في الشفعة عند محمد إلا أن يكون مسبوقا بطلب الكل. وقال أبويوسف لايسقط بذلك حق الشفيع لأن حقه في أخذ كل المبيع ثابت فلا يسقط حقه إلا بمسقط له ولم يوجد. فإن شاء عاد فطلب الكل وإن شاء ترك الأخذ بالشفعة وليس له أن يكتفى بما طلب حتى لا تتجزأ الصفقة. وهذا مذهب مالك(١) والشافعي وأحمد. ووجه قول محمد أنه لطلبه بعض العقار أبطل حقه في أخذ بعضه الآخر لتركه المطالبة به مع القدرة عليها، والشفعة حق شرع غير قابل للتجزئة حتى لا يضار المشترى فيسقط بذلك حقه، وقد يترك شريكه في الشفعة حقه في هذه الحال فتبقى المشترى، وإذا رضى بتجزئة الصفقة وعند ذلك يصير شريكا لهذا الشفيع حصته للمشترى، وإذا رضى بتجزئة الصفقة وعند ذلك يصير شريكا لهذا الشفيع الذي طلب البعض وقد يتوقع الشفيع من مشاركته ضررا فيضار بذلك في حين أنه لم يقدم على طلب الاخذ بالشفعة إلا تجنبا لمضاره إذا ما صار شريكه في العقار.

وعلى ذلك لو كان للعقار المبيع شفيعان فقط فطلب كل منهما أخذ نصفه بالشفعة سقط حق كل منهما عند محمد، وإذا طلب أحدهما نصفه وطلب الآخر جميعه سقط حق من طلب النصف وكان المبيع للآخر إن رغب وإلا ترك حتى

<sup>(</sup>۱) حاشية الصاوى ج ۲ ص ۲۰۱، ونهاية المحتاج ج ٥ ص ۲۱۱ وما بعدها، وكشاف القناع ج ٣٨٣/٢.

لاتتجزء الصفقة، ولو أن الشفيع طلب أخذ العقار جميعه بالشفعة كان له أن يأخذ بعضه ليكون باقيه للمشترى إذا ما اتفق معه على ذلك ما لم يكن هناك شفيع آخر أدنى مرتبة وقد طلب الأخذ بالشفعة فإنه حينئذ يقدم على المشترى فيما ترك الشفيع الأول إذا ما أراد أخذه.

وهذا الذى ذكرناه من الأحكام إذا لم يتعدد البائع أو المشترى أو المبيع أو العقد، فأما إذا تعدد العقد فبيعت دار أو حصة شائعة فيها على صفقات كان للشفيع أن يأخذ جميع ما بيع من الصفقات كلها وأن يقتصر على ما بيع فى إحداهما أو يضم إليه غيره من مبيعات الصفقات الأخرى إذ إن له الحق فى أخذ كل مبيع استقلالا عند بيعه بحق الشفعة سواء أتعدد كل من المشترى والبائع أم لا.

وإذا كانت الصفقة واحدة وتعدد فيها المشترى كان للشفيع أن يأخذ كل المبيع وأن يقتصر على حصة أى مشتر من المشترين أو أكثر.

ذلك لأن كل حصة مبيع مستقل بالنسبة لمشتريها فلا تتجزأ الصفقة بالنسبة الله وقد يسرضى الشفيع بمشاركة أحدهم فملا يطلب حصته ولا يرضى بمشاركة الآخرين فيطلب حصمهم وإن كان المشترى فيها واحدا لزم الشفيع أن يأخذ كل المبيع أو يترك حتى لا تتجزأ الصفقة سواء في ذلك أكان البائع واحدا أم أكثر.

وقد جاء في المسوط ج ١٤ ص ١٠٤ أن العبرة في التعدد وعدمه بمن باشر العقد. فإذا اشترى عن عدة أشخاص وكيل واحد عنهم اعتبر المشترى واحدا بالنسبة إلى الوكيل وكان على الشفيع أن يأخذ كل المبيع أو يترك لأن الوكيل في الشراء يشترى لنفسه أولا، وإن كان الملك يثبت لموكليه ابتداء أو في ثاني الحال على الخلاف في ذلك.

وذهب الشافعي وأحمد إلى أنه لا فرق بين تعدد المشترى وتعدد البائع فللشفيع في الحالين أن يأخذ جميع ما بيع وأن يقتصر على حصة أى بائع أو أى مشتر أو يبضم إليها حصة غيره، وذلك لأن العقد عندهما يتعدد بتعدد البائع أو المشترى في العقد(١) دون نظر إلى وكيليهما.

<sup>(</sup>۱) الروض ج ٥ ص ٣٧٦، كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٥، والشبراملسي ج ٥ ص ٣١٣.

وقد روى هذا عن أبى حنيفة، إذا كان الأخذ بالشفعة قبل التسليم إلى المشترى لأن المبيع حينئذ مجزأ بتعدد بائعيه، أما بعد التسليم إلى المشترى فلا؛ لأنه بعد التسليم أصبح واحدا بالنسبة إليه.

وروى عن مالك أن العبسرة بتعدد العقد ولا عسبسرة بتعدد العاقدين أو الحصص، فإن تعدد العقد تعدد حق الشفعة وإلا لم يتعدد: سواء أتعدد البائع والمشترى والمبيع أم لا على الأصح(١).

وإذا كان المشترى واحدا وتعدد المبيع بأن اشترى شخص دارين بعقد واحد فإن كان الشفيع فيهما جميعا لم يكن له إلا أن يأخذ الدارين جميعا أو يترك عند أتمتنا الثلاثة حتى لا تتجزأ الصفقة على مشتريها، وقد يكون المشترى راغبا عن إحدى الدارين ولم يشترها إلا لأجل شراء الثانية فيلا يجوز أن يلحقه في ذلك ضرر بأخذها منه وحدها. وذهب زفر إلى أنه يجوز للشفيع أن يأخذ إحدى الدارين شاء لان المانع من تجزئة الصفقة إنما هو ضرر الشركة ولا شركة في مثل هذه الحال فيلا فرق في ذلك بين أن تكون الداران متلاصقتين أو في بلدين مختلفين، وإلى هذا ذهب الشافعي وأحمد أيضا إذا كان المبيع حصة من دارين؛ لأن الأخذ بالشفعة حينئذ على هذا الوجه لايفضى إلى تبعيض الشقص الواحد(٢).

وإذا كان الشفيع شفيعا في إحدى الدارين لم يأخذ إلا ما هو شفيع فيه فقط ون الأخرى على الأصح<sup>(٣)</sup>.

تنازل بعض الشفعاء عن حقه:

ولو أراد شفيع أن يتنازل عن حقه لبعض الشفعاء الشركاء معه لم يكن له ذلك لأنه لم يملك شيئا ولو فعل كانت حصته بين جميع الشفعاء.

ثانيهما - أن يطلب الشفيع الأخذ بالشفعة في مجلس علمه بالبيع والمبيع والمبيع والمثمن والمشترى سواء أعلم بذلك عقب العقد مباشرة أم بعده ولو بسنين ويتحقق العلم بأى طريق يغلب به على ظنه صدق الخبر فإذا وصله بطريق لا يفيد ذلك عادة فلم يصدق ولم يطلب لم يسقط حقه.

<sup>(</sup>١) منح الجليل ج ٧ ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>۲) الروض ج ٥ ص ٣٧٦، كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٥، والشبراملسي ج ٥ ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) رد المختار في أخر الشفعة والمبسوط ج ١٤ ص ١٥٩

وإذا علم الشفيع بالبيع والثمن ويعلم بالمشترى فلم يطلب الأخذ بالشفعة ثم علم بعد ذلك بالمشترى كان له حق الطلب عند العلم به

وكذلك إذا علم بالبيع وبالمشترى ولم يعلم الثمن أو علم به عن زيادة فيه فلم يطلب الأخذ بالشفعة كان له حق الطلب عند علمه بالثمن على حقيقته وبناء على ذلك إذا ذكر له ثمن أقل من الثمن الذى تم عليه التعاقد فلم يطلب فإن حقه يسقط ولم يكن له حق طلب الشفعة بعد ذلك إذا علم بالثمن على حقيقته؛ لأن رغبته عن الشفعة عند قلة الشمن دليل رغبته عنها عند زيادته. وإذا علم بالثمن الذى تم عليه العقد فلم يطلب ثم علم بعد ذلك أن البائع قد حط منه فإن له حق الطلب عند العلم بذلك. ومثل ذلك في الحكم ما إذا علم أن البائع زاد المشترى في المبيع بعد أن رغب عن الشفعة؛ لأن ذلك في معنى الحط من الثمن، وكذلك إذا علم أن المبيع بعض دار فلان فرغب ثم علم أنه جميع الدار كان له حق الطلب عند العلم بذلك؛ لأن الإعراض عن الجزء قد يكون لعدم وفائه بحاجته، وإذا كان العكس لم يكن له حق الطلب في ظاهر الرواية لأن الإعراض عن الكل إعراض عن حزئه. وقيل: يكون له حق الطلب لأن الإعراض عن الكل قد يكون لعرب عن ثمنه. ولعل ما في ظاهر الرواية مبنى على اتحاد الثمن في الحالين.

وعلى ذلك إذا علم الشفيع بالبيع وبالثمن وبالمشترى فلم يأذن لهذاء الخبر وأعرض مشتغلا بغيره سقط حقه في الشفعة لتغير المجلس بإعراضه عن طلبه ولكن إذا سمع الخبر فأخذ ينظر ويتروى ويوازن بين العقار وثمنه ثم طلب بعد ذلك في مجلسه لم يسقط حقه. فإن قام من مجلسه دون أن يطلب سقط حقه إذ لا يمتد وقت الطلب إلى ما بعد المجلس لأن حق الشفعة حق ضعيف فتجب المبادرة إلى طلبه لقوله على الشفعة لمن واثبها "أى أسرع إلى طلبها. ولذا سمى هذا الطلب بطلب المواثبة، وهذا هو الرأى الصحيح خلافا لرأى من ذهب إلى أن الطلب يجب أن يكون فور العلم فإن لم يفعل ذلك بلا عذر سقط حقه فيها وهذا ما جاء في ظاهر الرواية.

وجمله القول في ذلك أن آراء الفقهاء قد اختلفت في مقدار المدة التي يكون فيها الشفيع حق المطالبة بالشفعة بعد علمه فإذا مضت دون طلب سقط حقه فيها،

فالحنفية يرون أن هذا الحق يستمر له طيلة مجلس علمه ما دام لم يصدر منه مايدل على الإعراض وهذه روابة الكرخى. ومنهم من ذهب إلى وجوب المبادرة بالطلب فور العلم وإلا سقط حقه،وهذا ما ذكره ابن رستم عن محمد، وذكر هشام أن السكوت مدة قصيرة أو قول الشفيع سبحان الله أو الله أكبر أو خلصنى الله من فلان وسؤاله عما يتصل بالعقد كل ذلك لاينافى المبادرة ولا تبطل به الشفعة إذا ما حدث بعد العلم ومذهب الشافعى وأحمد قريب من ذلك.

وذهب الثورى إلى أن مدة الطلب تقدر بيوم فإذا مضى بعد العلم بلا طلب سقط الحق. وذهب ابن أبى ليلى إلى أنها تقدر بثلاثة أيام، وذهب المالكية إلى أنها تقدر بالنسبة إلى من حضر العقد بشهرين سواء أشهد على وثيقة العقد أم لا فإن لم يحضر العقد وعلم كانت المدة له سنة، ويرى ابن رشد أن سقوط الحق بمضى شهرين بلا طلب مشروط بأن يكون الشفيع قد كتب شهادته على وثيقة العقد أما من لم يكتب فالمدة له سنة. وهذا كله إذا كان الشفيع حاضرا ببلد العقد فإن كان غائبا لم يسقط حقه وإن طالت غيبته سواء أكان عالما بالعقد أم غير عالم إلا أن تطول غيبته إلى درجة يجهل فيها أصل البيع أو يموت شهوده وهذا لا يمنع أن يطالب الشفيع بأن يسارع إلى طلب للأخذ بالشفعة أو يترك منعا للضرر عن يطالب الشفيع بأن يسارع إلى طلب للأخذ بالشفعة أو يترك منعا للضرر عن ثلاثة أيام فإن أدى الثمن وإلا سقط حقه (۱). هذا وينبغى أن يشهد الشفيع على ثلاثة أيام فإن أدى الثمن وإلا سقط حقه (۱). هذا وينبغى أن يشهد الشفيع على هذا الطلب إذا استطاع لكى تكون له حجة على إثباته عند جحوده.

وذهب الحنابلة إلى أنه يجب على الشفيع المطالبة بالشفعة فور العلم بالبيع وذلك بأن يقول: أطلب الشفعة أو آخذ بالشفعة ونحو ذلك فإن أخره بلا عذر سقطت شفعته ولا يعد الجهل باستحقاقها ولا الجهل بوجوب المبادرة إلى الطلب فور العلم عذرا، وإذا كان الشفيع غائبا عن بلد العقار فعلم، وجب عليه الإشهاد على تمسكه بالأخذ بالشفعة وليس يضيره بعد ذلك تأخير الطلب؛ لأن إشهاده دليل رغبته فيها. وإذا انتقل إلى المشترى في البلد الذي هو فيه لمطالبته بالشفعة ولم يشهد على تمسكه بها قبل انتقاله سقطت شفعته كما تسقط بتركه الطلب مع

<sup>(</sup>١) منح الجليل ج ٣ ص ٥٩٨.

حضور المشترى ولا يضير تأخير الإشهاد لعذر. وإذا علم الشفيع بالبيع فلم يطلب ولم يشهد ثم تبين له بعد ذلك أن الشمن أقل مما علم وأن المبيع أكثر مما علم أو أن المشترى شخص آخر غير من علمه أو أن الثمن كان من جنس آخر خلاف ما علم لم تسقط شفعته وكان له حق الطلب، ولكن إذا بان له أن الثمن أكثر مما علم لم يكن له حق الطلب؛ لأن من لم يرض بالقليل لا يرضى بالكثير، وكذلك إذا تبين له أن المبيع أقل مما علمه بنفس الثمن.

#### طلب التقرير - وقته - مكانه:

إذا انتهى الشفيع من هذا الطلب لزمه كذلك للمحافظة على حقه أن يعود إلى طلبها مرة أخرى عند العقار المبيع أو عند المشترى أو عند البائع إذا كان العقار لا يزال في يده، وبهذا الطلب يتقرر حقه في الشفعة ويقوى ويسمى هذا الطلب بطلب التقرير أو طلب الإشهاد؛ لأن بعض الفقهاء يشترط الإشهاد عليه عند حصوله والكثير لا يشترطه ولكن يستحسنه حتى يكون للشفيع بينة عند إنكاره وهذا ما نص عليه قاضيخان والكاساني.

وقد جعل هذا الطلب عند المبيع لأن الحق متعلق به وجاز أن يكون عند المشترى لأن البيع سيؤخذ منه وهو الخصم في هذا النزاع، ولذا جاز أن يكون عند البائع إذا كان المبيع لا يزال في يده لأنه مطالب بالتسليم إلى الشفيع حينئذ فكان له دخل في الخصومة بسبب يده. ويجب الا يتجاوز به الشفيع مدة تمكنه منه عند أحد هؤلاء الثلاثة، فإذا تمكن منه ولم يطلب سقط حقه ولا يفيده أن يطلب بعد ذلك، وعليه إذا كان أحد هؤلاء الثلاثة في بلد آخر وباقيهم في بلده فلم يطلب عند أحدهم وانتقل إلى من ليس في بلده سقطت شفيعته لاستطاعته أن يطلب في بلده، وإذا كانوا جميعا في بلد واحد لم يضره أن يفعله عند أبعدهم مكانا فيها بلده، وإذا كانوا جميعا في بلد واحد لم يضره أن يفعله عند أبعدهم مكانا فيها لاعتبارات تدعو إلى التسامح في ذلك.

ويقوم هذا الطلب مقام طلب المواثبة إذا كان علم الشفيع بالعقد والثمن والمشترى عند أحد هؤلاء الثلاثة فطلب الأخذ بالشفعة عنده. وكيفية طلب المواثبة أن يقول إنى أطلب أخذ كذا بالشفعة ونحو ذلك، وكيفية طلب التقرير أن يقول علمت أن فلانا باع كذا لفلان ولى حق الشفعة فيه وقد طلبت أخذه بها عند العلم وأطلبه الآن.

وإذا تم طلب التقرير عند المشترى فلم يعارض أو علم به المشترى فلم يعترض عليه أو كان الشفيع عند المشترى فعلم بالبيع وبشرائه فطلب ولم يعارض وسلمه المبيع فقد تملك الشفيع المبيع بذلك.

#### طلب الخصومة:

إذا عارض المشترى فى طلب الشيفيع كان سبيل الشفيع إلى تملكه الالتجاء إلى القضاء وذلك يكون بادعاء أمام القاضى ضد المشترى وضد البائع إذا كان العقار لايزال فى يده ليطلب الحكم عليه بالتسليم إليه فيشرح عناصر دعواه وأنه طلب الأخذ بالشفعة على الوضع الذى بيناه وطلب الحكم على المشترى بشبوت حقه فى أخذ العقار وتملكه إياه وتسليمه إليه، ويسار فى هذه الدعوى كما يسار فى غيرها من الدعاوى. ويجوز أن ترفع الدعوى على وكيل المشترى فى الشراء إذا تسلم المبيع ولم يسلمه إلى موكله لأن الوكيل بالشراء ترجع إليه حقوق العقد عند الحنفية ومنها حق الشفعة، وعن أبى يوسف أنه لا يصلح خصما فى هذه الدعوى بناء على أن الشفعة ليست من حقوق العقد، ولكنها أثر لحكمه وهو الملك الذى بناء على أن الشفعة.

وهذه الدعوى هى ما يسميه الفقهاء بطلب التملك أو الخصومة، ويرى الشيخان أن حق الشفعة يتقرر بالطلبين السابقين عليها ولذا لا يسقط عندهما بعدها إلا بالإسقاط ولا يعتبر تأخير الدعوى سنين عديدة بعدهما.

وعن أبى يوسف أنه لايجوز للشلفيع أن يؤخر الدعوى عن أى مجلس من مجالس القاضى يمكنه أن يرفعها إليه فيه فإذا أخرها عنه سقط حقه، وقال محمد وزفر: إذا مضى شهر بعد طلب التقرير دون أن يرفع الدعوى من غير عذر سقط حقه، وروى هذا عن أبى يوسف أيضا، ووجه قول أبى حنيفة أن الشفيع إذا كان غائبا ولم يعلم بالبيع لايسقط حقه وإن طالت غيبته، وتضرر المشترى بسبب ذلك أشد من تضرره بسبب تأخير الادعاء في هذه الحالة إذ يمكن فيها مراجعة الشفيع في تأخره ورفع أمره إلى القاضى ليأمره بالأخذ وإلاسقط حقه إذا امتنع، وإذا كان ضرر الغيبة مع شدته محتملا باتفاق وهو أشد وأعظم فأولى أن يتحمل ما هو دونه.

ذلك ما ذهب إليه الحنفية .

ويرى المالكية أن تملك الشفيع للعقار المبيع لا يكون إلا بطلبه وليس عليه أن يطلب فور علمه بالبيع بل له أن يتريث فيه إلى سنة فإذا علم وسكت سنة بلا عذر سقط حقه، وإذا غاب في أثنائها وكان يظن العودة قبل منضيها فعاقه عائق قهرا عنه بقى له حقه - ولو طالت غيبته - متى أقام البينة على ذلك. وذهب ابن رشد إلى أن الحق في الشفعة يسقط إن طال الزمن بلا طلب بعد العلم كسبعة أشهر إلا إذا حلف أنه باق على شفعته وأنه لم يسقط شفعته فيها. وهذا إذا لم يكتب شهادته على وثيسقة العقد فإن كتبها فله عشرة أيام بعد ذلك فلا يمكن من الأخذ بالشفعة بعدها إلا بيمين. و الحاصل أن حق الشفعة لا يسقط إلا بعد عام فإن قام بعد مدة طويلة وادعى عدم العلم صدق بيمينه إلا إذا كان غائبا قبل العلم بالبيع أو لم يعلم وهو حاضر. وإذا كان مسافرا ولم يعلم فلا يسقط حتى يقدم ويعلم، وله بعد ذلك سنة كما لحاضر إذا علم (۱).

ويرى الشافعية أنه يجب على الشفيع طلب الأخذ بالشفعة فور علمه على الأظهر على ما تقضى به العادة والعرف، وقيل تمتد مدته إلى ثلاثة أيام بعد العلم وقيل إلى تسع للتأمل وقيل له حق الطلب على التأبيد ما لم يصرح بإسقاطها.

وإذا كان الشفيع مريضا أو محبوسا أو حائفا من عدو فليوكل من يطلبها عنه إن قدر عليه وإلا فليشهد على استمساكه بها فإن لم يفعل سقطت شفعته على الأظهر (٢).

ويرى الحنابلة وجوب المطالبة بالشفعة فور العلم بالبيع وذلك بأن يشهد الشفيع بالطلب بها حين يعلم بالبيع إلا لعذر فإذا فعل ذلك كان له أن يخاصم فيها المشترى ولو بعد أيام وأشهر أو سنين، ولا يسترط أن تكون المطالبة في حضور المشترى، ولكن إذا كان غائبا عن المجلس حاضرا في البلد فالأولى أن يشهد على الطلب، وإذا كان للشفيع عذر يمنعه عن الطلب فور علمه كأن يكون علمه ليلا فأخره إلى الغد أو أخره لشدة جوع فأكل أو أخره لإغلاق باب أو ليحرج من

<sup>(</sup>١) الشرح الصغير للدردير ج ٢ ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢١٣. -

الحمام أو ليقضى حاجته أو ليؤذن أو ليقيم الصلاة ويؤديها لم تسقط شفاعته، والعبرة في ذلك بالعادة فمتى لم يفصل بين العلم والطلب ما يعد في العادة والعرف إعراضا بقى على شذعته(١).

## ما أخذت به القوانين العربية في إجراءات الأخذ بالشفعة :

جرى التقنين المدنى المصرى والليبي والعراقي على ما يأتي :

إذا تم البيع فوجه البائع أو المشترى إلى الشفيع إنذار رسميا مشتملا على بيان العقار المبيع بيانا كافيا وبيان الثمن والمصروفات الرسمية وشروط البيع واسم كل من البائع والمشترى ولقبهما وصناعتهما وموطنهما تعين على الشفيع أن يعلن رغبته في الأخذ بالشفعة خيلال خمسة عشر يوما من تاريخ هذا الإنذار وإلا سقط حقه، ويجب أن يكون إعلان هذه الرغبة رسميا وإلا كان باطلا وأن يودع كل الثمن الذي تم عليه التعاقد خزانة المحكمة الكائن بدائرتها العقار المبيع في خلال ثلاثين يوما على الأكثر من تاريخ هذا الإعلان، مع مراعاة أن يكون الإيداع قبل رفع الدعوى بالشفعة فإذا لم يتم الإيداع في هذا الموعد على الوجه المتقدم سقط حق الأخذ بالشفعة، ويجب أن يكون رفع الدعوى في خلال ثلاثين يوما من تاريخ ذلك الإعلان أمام المحكمة الكائن بدائرتها العقار المبيع وإلا سقط الحق في تاريخ ذلك الإعلان أمام المحكمة الكائن بدائرتها العقار المبيع وإلا سقط الحق في الإنذار إلى الشفيع أو كان باطلا لأي سبب فإنه يحق للشفيع أن يعلن رغبته في الأخذ بالشفعة خلال أربعة أشهر من يوم تسجيل عقد البيع وإلاسقط حقه م / الأخذ بالشفعة خلال أربعة أشهر من يوم تسجيل عقد البيع وإلاسقط حقه م / الأخذ بالشفعة بالدن .

وإذا كان عقد البيع لم يسجل فرفع المشترى على البائع دعوى بصحة التعاقد وسجل صحيفتها فإن مدة الأشهر الأربعة تبدأ من تاريخ التأشير بالحكم الذى يصدر بصحة البيع لا من تاريخ تسجيل عريضة الدعوى.

وإذا لم يوجه إنذار ولم يسجل عقد البيع ولا الحكم الصادر بصحته فإنه يجوز للشفيع أن يعلن رغبته في خلال خمس عشرة سنة من تاريخ البيع طبقا للقواعد الريامة، إذ في هذه الحال يسقط في طلب الشفعة بمضى المدة كغيره من

<sup>(</sup>١) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٧٩.

الحقوق والدعاوى التي لم يرد في شأنها نص على مدة خاصة. ويجب أن يوجه إعلان الرغبة الرسمي إلى كل من البائع والمشترى م ٩٤٠، والعبرة بتمام إعلانهما في الموعد المحدد وإذا كان إعلانهما في تاريخين لم يبدأ سريان المدة المقررة لإيداع الثمن ورفع الدعوى إلا من تاريخ الإعلان الأخير، وإذا وجه أحد الإعلانين بعد فوات الميعاد سقط حق الشفيع في الشفعة، ورفع الدعوى في خلال المدة المقررة لإعلان الرغبة وهي خمسة عشر يوما يغني عن إعلان الرغبة الرسمى، وفي هذه الحال يجب إيداع الشمن قبل إعلان صحيفة الدعوى. راجع المواد من ٩٤٤ إلى ٩٤٧ مدنى ليبي والمواد من ١١٣٨ - ١١٣٩ مدنى عراقي.

#### القضاء بالشفعة:

لا يشترط للقضاء بالشفعة إحضار الشفيع للثمن على ما جاء في ظاهر الرواية، فإذا قضى بها قبل دفع الثمن صار دينا في ذمة الشفيع للمشترى إن تسلم العقار من يده وللبائع إن تسلمه من يده وعندئذ يستوفى كما تستوفى سائر الديون.

غير أن من بيده المبيع له أن يحبسه عن الشفيع حتى يستوفى ثمنه ولا ينقض الحكم بالشفعة، وروى عن محمد أن القاضى لا يقضى بها إلا بعد إحضار الثمن، وهذه رواية الحسن عن أبى حنيفة دفعا للضرر إذ قد يكون الشفيع مفلسا. وذكر الكاسانى أن محمدا لا يشترط للقضاء بها إحضار الثمن ولكنه يستحسن ألا يقضى القاضى بها إلا بعد إحضاره، ويرى أنه يجوز للقاضى أن يأمر الشفيع بإحضاره قبل القضاء وأن يضرب له موعدا، فإذا فعل ذلك ولم يحضره فى الموعد بطلت عنده خلافاً لأبى حنيفة، أما بعد القضاء بها فلا تبطل شفعته ولا ينقض القضاء إذا أمره بإحضاره ولم يحضره.

والتملك بالشفعة لا يحتاج إلى القضاء عند المالكية - كما سيأتى بيان ذلك - وإذن فلا محل لاشتراط إحضار الثمن قبل القضاء<sup>(١)</sup>.

وعند الشافعية لا يشترط في استحقاق التملك بالشفعة حكم حاكم ولا إخضار الشمن ولا حضور المشترى ولا رضاه، ولذا فلا يوجد فرق بين ما ذهب الحالكية والشافعية من ناحية إحضار الثمن (٢)، وإلى هذا ذهب الحنابلة (٣).

<sup>(</sup>١) الشوح الكبير ج ٣ ص ٤٨٩. (٢) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٩٠.

### عند غيبة بعض الشفعاء:

إذا كان بعض الشفعاء حاضرا وبعضهم غائبا فإن ترك الحاضر طلبها في وقته سقط حقه فيها وإن طلب الآخا فاقتصر في طلبه على ما يخصه من المبيع بأن كان الشفعاء أربعة شركاء مثلا وأحدهم غائب فطلب الثلاثة ثلاثة أرباع المبيع استبقاء لصحة الغائب لم يقبل ذلك منهم، وكان الحكم وجوب اشتراك الثلاثة في أخذ كل المبيع أثلاثا مع مراعاة قيام كل بطلب الجسميع على ما سبق بيانه. ولا ينتظر حضور الغائب لأنهم يستحقون المبيع جسميعه وما قسم عليهم بحسب رءوسهم إلا لوجود مزاحمتهم بعضهم بعضا ولا مزاحمة للغائب لأنه لا طلب له.

وإذا حضر الغائب بعد أخذ الحاضر طالبا الأخذ بالشفعة مع مراعاة استيقاء شروط ذلك فإن كان في مرتبة دون مرتبة الحاضر لم يكسن له شيء مادام الحاضر متمسكا بحقه، فإذا رغب الحاضر عن الشفعة فلذلك حالات:

الأولى: أن يرغب عنها بعد القضاء له بها، وعندئذ لا يملك رد البيع إلا بنخيار رؤية أو بخيار عيب إذا كان له ذلك، فإذا تركه لمن تسلمه منه من بائع أو مشتر بخيار رؤية بعد قبضه أو قبله أو تركه له بخيار عيب قبل قبضه أم بعده أو تركه بخيار عيب قبل قبضه أو بعد قبضه وكان ذلك بواسطة القضاء لا أو تركه بخيار عيب قبل قبضه أو بعد قبضه وكان ذلك بواسطة القضاء لا بالرضا- فلايكون للشفيع الغائب إذا حضر طالبا الأخذ بالشفعة حق فيه لبطلان شفعته بسبب قضاء القاضى للحاضر باستحقاقه الشفعة وأخذه المبيع والقضاء له بذلك يتضمن إبطال حقه في الشفعة (1).

<sup>(</sup>۱) الرد بخيار الرؤية لا يتوقف على القضاء ويعتبر فسخا لعقد البيع في جميع أحواله فلا يتأتى اعتباره مبادلة يترتب عليها للشفيع الغائب حق الشفعة إذا ما أراد أن يعتبره أساسا لمطالبته بها، وبناء على ذلك فليس للشفيع الغائب إذا ما أراد الشفعة إلا أن يطلب بناء على عقد البيع السابق على الرد وهو الذي أخذ به المشترى الحاضر المبيع، فإذا ما أخذه بقضاء فرده بخيار الرؤية لم يكن للشفيع الغائب بعد حبضوره حق في أخذه بالشفعة لبطلان حقه فيها بالقضاء بها للحاضر، وإذا ما أخذه بالرضا ثم رده بخيار الرؤية كان للشفيع الغائب إذا حضر أن يأخذه بالشفعة لأن حقه لم يبطله قضاء والرد بخيار الرؤية لا يؤثر في حق الشفيع بدليل أنه لا يؤثر فيه إذا ما أراد رده لمشترى العقار المبيع بخيار الرؤية فإن للشفيع حينئذ أخذه بالشفعة.

هذا وليس ن البعيد أن يقال: لم يبطل حق الشفيع الغائب بالقضاء للحاضر بالشفعة وقد يكون القضاء للحاضر قضاء بأن لا حق للغائب ما دام الحاضر متمسكا بحقه وملكه فإذا فسخه ظهر حق الغائب بناء على ـ المبيع السابق.

أما إذا تركه بعد قبضه بخيار عيب عن تراض فإن للشفيع الغائب عند حضوره أن يأخذه بالشفعة لا بناء على ما حصل من بيع في غيبته ولكن لأن رده في هذه الحال إلى من أخذه منه من بائع أو مشتر يعتبر مبادلة جديدة يستحق بها الغائب الأخذ بالشفعة.

0 \_\_\_\_\_\_

الحالة الثانية: أن يرغب الشفيع الحاضر عن المشفوع فيه قبل أن يقضى له، به، وفي هذه الحال إذا رغب عنه قبل تسلمه سقط بذلك حقه في الشفعة وكان للغائب عند حضوره أن يأخذه بها لأن الحاضر أسقط حقه في الشفعة قبل أن يتملك وهو حق يقبل الإسقاط، وإن كانت رغبته عنه بعد تسلمه لم يكن لها من

== ويتملك الشفيع المبيع بتسلمه عند الرضا بالشفعة أو بالقضاء بها له عند إبائها، فإذا دخل المبيع في ملك الشفيع الحاضر بإحدى الوسيلتين، فلا يملك أن يخسرجه من ملكه بمجرد إبداء رغبته في أنه قد عدل عن الشفعة، ولا يملك إخراجه من ملكه إلا بسبب ناقل للملكية أو بسبب فاسخ لعقد تملكه. وعلى ذلك إذا حضر الغانب، عندئذ فقال الحاضر لا رغبة لي في المبيع فلا يترتب على قوله هذا أي أثر، سواء أكان قد ملكه بالرضا أم بالقضاء، ولا وسيلة له إلا أن يبيع للغائب المبيع أو يملكه إياه بأي عقد إذا أراد ، ولكن إذا ما وجد الشفيع بالمبيع عيبا فرده على من تسلمه منه من بانع أو مشتر بسبب ذلك العيب فإن لذلك حالتين :

الأولى: أن يكون الرد بالعيب بعد أن يكون الشفيع قد تملك المبيع بالقضاء على كل من البائع والمشترى بالشفعة، وفي هذه الحال قسال الفقهاء: إن هذا القضاء يعتبر قضاء ضمنا بأن لا حق للغائب في هذا المبيع، لأن الشفيع الحاضر أولى منه فينقطع حق الغائب في هذا المبيع نهائيا بالقضاء، فإذا حضر بعد ذلك وقد رد المبيع إلى بائعه أو إلى مستتريه بسبب العيب لم يعد حقه فيه إلى الظهور لسقوطه بالقضاء والساقط لا يرد؛ ولكن ألا يكون الرد بسبب العيب مبادلة جديدة يثبت بها للشفيع الغائب حق الشفعة؟ والجواب: إذا كان الرد بالعيب بناء على القضاء به اعتبر فقغا بالنسبة للعاقدين وغيرهما فلا يترتب عليه لذلك ثبوت حق الشفعة للشفيع الغائب وإذا كان بالرضا فإن بعد القبض والتسليم كان مبادلة يترتب عليها حق الشفعة للشفيع الغائب، وإن كان قبل قبض المبيع فكذلك الحكم عند الشيخين لاعتباره حينئذ أيضا مبادلة لجواز التصرف في المعقار قبل قبضه حينئذ عندهما، أما عند محمد في الايثب الخال تصرفا في معنى المبادلة؛ لأن التصرف في المبيع العقار قبل قبضه غير جائر عند محمد، وإذن فلا يعتبره محمد في هذه الحال إلا فسخا التصرف في المبيع العقار قبل قبضه غير جائر عند محمد، وإذن فلا يعتبره محمد في هذه الحال إلا فسخا والفسخ لا يترتب عليه حق الشفعة .

الثانية: أن يكون الرد بعيب بعد أن بكون الشفيع قد تملك المبيع بتسلمه عن رضا، وفي هذه الحال لم يصدر قضاء بإبطال حق الشفيع الغائب؛ وبناء على ذلك إذا ما رد الشفيع المبيع بسبب عيب فيه سواء أكان هذا الرد بقضاء أم برضاء، ثم حضر الشفيع الغائب فإن له الحق في أن يأخذ المبيع كله بالشفعة على ما يظهر لى وذلك لأن حقه في الشفعة قد ثبت له عند البيع فلا يسقطه رد الشفيع المبيع بالعيب على أية حال، كما أن رد المشترى المبيع بالعيب على بائعه لا يسقط حق الشفيع فيه فيأخذه من البائع بعد ذلك. هكذا ذكروا في غير موضع كما في رد المختار. ولكن ألا يقال: إن ثبوت الملك لأشفيع الحاضر بالتسلم مسقط لحق الغائب لتقدمه عليه، وإذا سقط لا يعود؟ الجواب: أن مجرد الملك لايكفي مسقطا، بدليل أنه لا يسقط حق الشفيع الغائب المساوى في المرتبة. وغاية الأمر: أن حقه ضعيف، أما حق الحاضر فإذا ما ذهب حقه بأية وسيلة ظهر هذا الحق وأثر أثره. هذا ما يظهر لى. والله الموفق للصواب.

أثر لأنها جاءت بعد ثبوت ملكه والملك لا يقبل الإسقاط فإذا حضر الغائب وجد المشفوع فيله مملوكا لمن هو أولى منه فلا يستطيع الأخذ جبرا عنه وإنما يستطيع أن يتفق معه على أخذه فيكون ذلك مبادلة جديدة بينهما.

غير أن الشفيع الحاضر إذا لم يستطع أن يتنازل عن الشفعة بعد ثبوت ملكه للمشفوع فيه بقبضه يستطيع أن يرده على أخذه منه - من بائع أو مشتر - بخيار رفية أو خيار عيب إذا كان له حق فيهما. وعند ذلك يكون للغائب إذا حضر حق الأخذ بالشفعة لأن حقه باق لم يبطله قضاء سابق بالمشفوع فيه لمن هو أولى منه.

وإن كان الغائب في مرتبة أعلى من مرتبة الحاضر - كأن يكون شريكا والحاضر جارا فإنه يعطى المبيع كله سواء أقضى به للجار أم لم يقض وسواء أتسلمه الجار أم لم يتمسك وذلك لأن حق الشريك مقدم على حق الجار على أية حال، فيعطى الشريك الغائب المشفوع فيه في جميع الأحوالي إذا ما حضر ذلك الشريك طالبا أخذه بالشفعة.

### عند التساوى في المرتبة:

وإن كان في مرتبة الحاضرين - كأن يكون جميع الشفعاء جيرانا أو شركاء - شاركهم فيما أخذوا بقدر ما يعطى لو أنه كان حاضرا معهم فيساويهم دون انتظار لمن قد يكون كذلك غائبا مثله من الشفعاء؛ لأنه إذا حضر ذلك الغائب أيضًا بعد ذلك كان الحكم معه على هذا الوجه.

مثال ذلك : أن يكون للمسبيع شفعاء، هم جميعا شركاء فيه أو جيران له عدتهم خسمسة وأحدهم غائب فيعطى الأربعة الحاضرون المسيع بناء على طلبهم أخذه بالشفعة، ثم إذا حضر الغائب طالبا الأخذ بالشفعة أيضا فإنه يعطى فى هذه الحال خمس المبيع وذلك بنقض قسمته بين الأربعة وقسمته مرة أخرى بين الخمسة. وإذا كان الحاضر منهم ثلاثة فقسم المبيع بينهم أثلاثا ثم حضر رابع فإن المبيع يقسم بينهم مرة أخرى أرباعا دون مراعاة لخامسهم الغائب فإذا حضر بعد ذلك أعيدت القسمة وقسم المبيع بينهم أخماسا وهذا كله فيما إذا لم يرغب أحدهم فى حقه أما إذا رغب بعضهم عن حقه أو رغب جميع الحاضرين عن حقوقهم ثم حضر الغائب بعد ذلك فإن لذلك حالتين :

الأولى: أن يكون حضوره قبل القضاء بالشفعة للحاضرين، وفي هذه الحالة إذا كانت رغبتهم عنها قبل القبض فإنها تتحقق بمجرد التنازل عن حق الشفعة وبتنازل من تنازل عنها حينئذ يعتبر كأنه غير موجود، ويقسم المبيع بالسوية بين المتمسك بحقه ومن كان غائبا ثم حضر، حتى إذا كان التنازل من جميع الحاضرين كان المبيع كله للغائب بعد حضوره طالبا الأخذ بحقه، فإذا تنازل من الحاضرين – في المثال السابق – اثنان قسم المبيع على ثلاثة، وإذا تنازل الأربعة الحاضرون أعطى الغائب المبيع كله إذا حضر مطالبا بحقه.

وإذا كانت رغبتهم عنها بعد القبض فلا يكون لها أثر، ولكن لهم الرد بحيار الرؤية أو بخيار العيب. وعند الرد بأحد هذين السبين يكون الحكم كما سبق فتعاد القسمة بين الحاضرين والغائب بعد حضوره.

الحالة الثانية: أن يكون حضوره بعد القضاء بالشفعة على الحاضرين، وفي هذه الحال يتم تملكهم بالقضاء ولا تتم رغبتهم عن البيع إلا لتركبه لمن أخذ منه بسبب خيار رؤية أو عيب.

وحينئذ إذا ترك بعض الشفعاء الحاضرين حصته بناء على ماله من خيار رؤية قبل قبضه أو بعده أو بعده أو بخيار عيب بعد قبضه بناء على قضاء لإباء من أخذ منه أو تركه جميع الحاضرين بذلك السبب فإن ما يترك منه في هذه الحال يعود لمن أخذ منه - من بائع أو مشتر - وإذا كان المتروك في هذه الحال بعض المبيع تجزأت الصفقة على من أخذت منه بأن كان بائعا اغتفر ذلك استثناء(۱) وإن كان مشتريا كان له الرد بالعيب لأن الشركة عيب وإذا شئت قلت لأن تجزئة الصفقة عليه عيب يستحق به الرد على البائع فينتهى الأمنر إلى تجزئتها بالنسبة للبائع(۲).

<sup>(1)</sup> جاء في الأشباه والنظائر من كتاب البيع: الايجوز تجزئة الصفقة على البائع إلا في الشفعة الج الص ٣٣٠. (٢) أقول إن هذا ضرر يصيب البائع بسبب مراعاة حق الشفيع والمشترى، ولا يسلم أن يكون رفع الضرر عن شخص سببا في الإضرار بغيره، وكان يمكن تجنب ذلك الضرر لو أنهم الزموا الباقي من الشفعاء بأخذ كل المبيع إذا ما رضي البائع بذلك، رفعا للضرر عنه، ولا يمنع من ذلك قولهم : إن حقهم قد بطل في الباقي بالقضاء إذ يمكن أن يقال إنه قضاء بالحق ما دام صاحبه متمسكا به الإذا تنازل غنه ذهب القضاء به والزم به الباقي وخاصة إذا لوحظ أنه حين طلب الشفعة طلبها في جميع المبيع.

وعلى كل : فحق الشفيع الغائب عند حضوره بقتصر على مقدار ما قد يكون له لو أنه كان حاضرا معهم وقضى بالمبيع بينهم جميعا(١).

(۱) اشترى أجنبى حصة أحد الشركاء في عقار مشترك بين ثلاثة فطلبها الشريك الحاضر بالشفعة وكان الثالث غائبا فأعطيت له. قال الكاساني في البيدائع (ج ٤ ص ٦) إذا أخذها الشريك الحاضير بالقضاء حتى حضر الثالث من غيبته فطلب الاخذ بالشفعة فقال له الحاضر لا أرغب إلا في الحصة كلها فإما أن تأخذها كلها وإما أن تدع، لم يحب إلى قبوله، وللغائب الذي حضر إذا أصر أن يأخذ نصفها فقط؛ لان القاضى لما قضى للحاضر بجميع الحصة تضمن قضاؤه بطلان حق الغائب في نصفها فلا يكون له حق فيه بعد ذلك وإذن لإ يلزم به .

ويرد على هذا أنه يقتضى أن الشفيع الغانب إذا حضر وعلم بالبيع والقضاء وأراد الأخذ بالشفعة لم بلزمه إلا أن يطلب نصفها فقط، وإلا كان طلبه للكل عبثا؛ ذلك لأن الشفيع إنما ألزم بطلب كل المبيع إذا ما أراد الأخذ بالشفعة حشية ألا يأخذه غيره من الشفعاء فتتجزأ الصفقة على المشترى. وهذا غير متأت هنا، إذ بعد القضاء لا يستطيع المقضى له أن يتخلى عن حصته فلا تتجزأ الصفقة فهل الأمر كذلك وتكون هذه الصورة وما عائلها مستثنى من اشتراط طلب جميع المبيع؟

لم أجد نصا، وإن كان تعليل الحكم يقتضى عدم اشتراط طلب الكل فى مثل هذه الصورة لأنهم عللوا طلب الكل باستحقاق الشفيع لجميع المبيع وأن قسمته بين الشفعاء أنما كانت نتيجة المزاحمة، وعلى ذلك إذا كان الشفيع لا يستحق إلا بعض المبيع قطعا لا يلزمه إلا طلب البعض (راجع رد المختارج ٥ ص ٥٦).

أقول : وفي هذا الحال إذا كان الشفيع الحاضر قد أخذ الحصة المبيعة كلها وتسلمها عن رضا ثم حضر الغائب طالبا للشفعة، فقال له الحاضر : إما أن تأخذها كلها أو تدعها فإن الغائب يلزم حيينذ بأخذها بناء على انتفاء العلة التي ذكرها الكاساني سببا لعدم إلزامه فيما سبق وهي أن القضاء أبطل حق الغائب في نصيب الحاضر فلا يلزم به بعد ذلك، وقد يؤيد هذا أنه يجب على الغائب حين الطلب أن يطلب الجميع؛ ولكن قد يوى من جهة أخرى أن الشفيع الحاضر لا يجاب إلى طلبه أبدا في هذه الحالة لأنه قد تملك جميع الحصة بقبضهما عن رضا، وليس للغائب حق إلا في نصفها في اخذه بحقه، أما نصفها الآخر فقد استسقر فيه ملك الخاضر ولا يجبر الغائب الذي حضر على الخذه.

وقد يقال: إذا ما أخد الغائب الذي حضر نصف الحصة تجزأت الصفقة على الشفيع الحاضر فيكون له بذلك حق الرد على البائع لأن تجزء الصفقة عيب، وخاصة مع وجود الشيوع، فإذا رد حسته بذلك العيب على البائع وجب على الشفيع الخائب الذي حضر ان يأخذها أيضا بناء على طلبه كل المبيع، حتى لا تتجزأ الصفقة على البائع في البائع في الشفعة مغتفر اللهم إلا إذا قصر ذلك الحكم على صور ليست هذه منها.

وإذا كان بيع الحصة في المثال المتقدم لأحد الشريكين وهو الحاضر وكان الثالث غائبا ثم حضر فطلب الاخذ بالشفعة فيما الحكم؟ في الإمكان أن يقال: إن الحكم لا يختلف؛ لأن ملك الحاضر لنصف الحصة المبيعة أصبح مستقرا. فيلا يستطيع بعد ذلك أن يلزم به الغائب إذا حضر، وفي الإمكان أيضا أن يقال: إن الشفيع الغائب إذا حضر وطلب الشفعة وجب عليه أن يطلب الكل فإذا سلم إليه الكل فكيف يمتنع عندئذ؟ وهذا أوجه فيما يظهر لي، وما دام الشرط في استحقاق الشفعة طلب جميع المبيع، وفيه عدم الإضرار بالبائع والمشترى جميعا من جهة عدم تفريق الصفقة على أحدهما.

وقد ذهب الشافعي وأحمد إلى أن الشفيع الغائب إذا حضــر طالبا للشفعة في هذه الأحوال المتقدمة الذكر الذي لايجبر على أخذ كل المبيع بل له أن يأخذ ما يخصه منه لو أنه كان حاضرا؛ وذلك لاستقرار ملك الحاضر في حصته منه وعدم جواز تنازله عن ملكه. راجع الروض ج٢ ص٣٦٧، وكثناف القناع ج٢ ص٣٤٨.

مثال ذلك أن يكون للعقار ثلاثة شفعاء أحدهم غائب فيقضى للحاصرين ماصفة، ثم يحضر الغائب مطالبا بحقه وقد ترك أحد الحاصرين حصته وهى النصف بخيار رؤية مثلا فعند ذلك لا يكون للغائب إذا حضر حق إلا في ثلث العقار فقط وهو ما كان له لو أنه كان حاضرا عند القضاء (١). وكذلك الحكم إذا ما رد الحاضران المبيع كله بخيار الرؤية، ذلك لأن القضاء لهما بالمبيع أبطل حق الغائب في الثلثين وهما حصة الحاضرين وبقى حقه في الثلث، وقد بطل القضاء به لهما لأنه حق لغييرهما، وذلك لأن المبيع في الواقع موزع بين حقوق الشفعاء عاضرهم وغائبهم لكل فيه نصيب بسبب شفعته، غير أن الحاضر قد فضل على الغائب لما سبق، فإذا قضى القياضي بالمبيع للحاضرين وحدهم فقد قضى لهم بنصيبهم فيه، وهو قضاء صحيح فيتضمن بطلان حق الغائب في ذلك النصيب فلا بيقي له حق فيه بسبب الشفعة المترتبة على المبادلة القائمة، وقضى لهم كذلك بنصيب الغائب فيه، وذلك قضاء قد ظهر بطلانه بحضور الغائب متمسكا بحقه بنصيب الغائب فيه، وذلك قضاء قد ظهر بطلانه بحضور الغائب متمسكا بحقه وعلى ذلك لا يكون له في المبيع إلا حقه لو أنه كان حاضرا عند القضاء.

أما إذا ترك بخيار عيب بعد قبضه بناء على تراضيه مع من أخذ منه فإن هذا الرد يعتبر مبادلة جديدة يستحق بها الشفعة فيما رد<sup>(٢)</sup>.

غاء العقار المسفوع فيه في غيبة الشفيع: إذا كان حضور الغائب بعد مدة استغل فيها الشفيع الحاضر المشفوع فيه بأن كان أرضا فزرعها أو أجرها كانت الغلة جميعها للحاضر فقط؛ لأنها نماء ملكه ولا يشاركه فيها الغائب كيف كانت درجته لأنه ليس بمالك. وإن كان أولى من الحاضر، إذ لا يملك إلا بالقبض أو القضاء.

## ما أخذ به القانون المدنى في تزاحم الشركاء:

عند تزاحم الشفعاء يكون استعمال حق الشفعة على حسب الترتيب المنصوص عليه في المادة ٣٦، وإذا كانوا في مرتبة واحدة كان استحقاق كل منهم

<sup>(</sup>١) ويكون الثلث كذلك لمن تمسك بحقه من الحاضرين ويتسرك الثلث للبائع لأن القضاء لمن رد ثلثه أبطل حق الآخرين فيه فيبقى للبائع بعد رده بالخيار، راجع رد المختارج ٤ ص ١٦٤.

 <sup>(</sup>۲) وليس يخفى عليك أن الشفيع إذا ما طلب أكثر من حقه ورضى الماخوذ منه أن يعطيه ما طلب، لم يمنع من ذلك مانع إذ يعتبر مبادلة جديدة.

على قدر نصيبه م ٩٣٧، غير أنهم إذا كانوا جميعا جيرانا فقد فات الشارع النص على هذه الحال؛ ولذا اختلف شارحو القانون المدنى في بيان الحكم فيها، فمنهم من رأى تطبيق الحكم الوارد في قانون الشفعة السابق القاضى بتقديم من تعود على ملكه منفعة من الشفعة أكثر من غيره وذلك على الرغم من إلغائه، وذلك على أساس أن ذلك بعذ قاعدة من قواعد العدالة ومنهم من رأى غير ذلك. وأرى أن نص المادة الأولى مدنى وهو إذا لم يوجد نص تشريعي يمكن تطبيقه حكم القاضى بمقتضى العرف، فإذا لم يوجد فبمقتضى مبادئ الشريعة الإسلامية، فإذا لم يوجد فبمقتضى مبادئ الشريعة الإسلامية، فإذا لم يوجد فبمقتض مبادئ الفانون الطبيعي. وقواعد العدالة تقضى بتطبيق الحكم الشرعى في نصمة على القانون المقديم لم يحدث عرفا وهذا هو رأيي فإن الحكم الواجب تنطبيقه فيي هذه المسألة هو حكم الشريعة وهو يقضى بالتسوية بين الجيران جميعا لا يفضل أحدهم على باقيهم مهما اختلفت أحوالهم.

ويلاحظ أن المشترى إذا كـان أحد الشفعاء لم يكـن لمن يساوى فى المرتبة أو لمن هو أدنى منه حق مشاركته وإنما يفضل عليه من هو فى درجة أعلى من درجته. فقرة ٣ م ٩٣٧.

كما يلاحظ أنه لا يجوز الأخذ بالشفعة إذا حصل البيع بالمزاد العلني وفقا للإجراءات التي رسمها القانون، وكذلك إذا وقع البيع بين الأصول والفروع أو بين الزوجين أو بين الأقارب لغاية الدرجة الرابعة أو بين الأصهار ثغاية الدرجة الثالثة، أو كان العقار قد بيع ليجعل محلا للعبادة أو ليلحق به. كما لا يجوز للوقف أن يأخذ بالشفعة م ٩٣٩ مدني مصري.

وَفَّعُ عِس ((رَجِعِ) (الْبَخَرَيِّ (أَسِكْنَ (الْنِمُ) (الِنزوَکِسِی

## الهلك بالشفعة

سبب ملك الشفيع: إذا باع المالك العقار دخل في ملك المشترى بمجرد تمام عقد البيع دون توقف على أدائه الثمن أو على تسلمه من البائع. فإذا استحق الشفيع أخذه بالشفعة لم يتملكه بمجرد طلبه لأن حق الشفيع ضعيف فلا يقوى بمجرد المطالبة على رفع ملك ثابت للمشترى بعقد البيع، ولذا لا يتملك الشفيع العقار المشفوع فيه إلا بأحد أمرين:

الأول: تسلمه من المشترى عن رضا منه، فيتملكه من وقت تسلمه.

الثانى: قضاء القاضى له به فيملكه من وقت القضاء وإن لم يتسلمه فعلا(١). فأما تملكه بأخذه من المشترى عن رضا منه فلأن ذلك بمنزلة شرائه من المشترى بما قام عليه، والشراء عقد ناقل للملكية(٢).

وأما تملكه بقضاء القاضى فذلك لا يكون إلا عند إباء المشترى، وإباؤه فى هذه الحال ظلم، وقد نصب القاضى لرفع الظلم، فيقوم القاضى حينئذ مقامه فى هذه المعارضة دفعا لظلمه ويملكه للشفيع بما قام به على المشترى، ويدخل الثمن فى ملك المشترى حينئذ جبرا عنه، وكأنه رضى بذلك لقيام القاضى مقامه فيه، كما هو الحال عند نزع الملك جبرا عن صاحبه للمنافع العامة، وإذن يكون تملك الشفيع للعقار المشفوع فيه فى هذه الحالة أيضا عن طريق شرائه من القاضى، أو كأنه اشتراه من القاضى نيابة عن المشترى.

وهذا بين إذا كان المشترى قد تسلم المبيع من بائعه، ولكن إذا حصل القضاء بالمشفوع فيه وهو في يد البائع، فإن هذا التوجيه لا يظهر، ذلك لأن القضاء على البائع بتسليم المبيع إلى الشفيع في هذه الحال يصبح به البائع عاجزا عن تسليمه إلى المشترى، وذلك مفسد للبيع، وإذا فسد البيع الصادر للمشترى زال ملكه، عند

<sup>(</sup>١) ذلك ما أخذت به دواتر محكمة الاستثناف المجتمعة حين رفع إليها هذا الموضوع بسبب اختلاف الأحكام

 <sup>(</sup>۲) ولذا تكون العهدة على المشترى لأن الشفيع قد تملك منه وليس بين الشفيع والبائع عقد، ولذا لايجوز للبائع حينئذ إذا لم يستوف الثمن من المشترى أن يطالب به الشفيع وإنما يطالب به المشترى.

ذلك لا يصح أن يكون مملكا ولا ينوب عنه الـقاضى فى التمليك، ولذا قالوا أن القضاء للشفيع فى هذه الحالة ينقض العقد بالنسبة إلى المشترى ويجعل الإيجاب الصادر له من البائع كأنه وجه إلى الشفيع وكأن الشفيع قد قبله، وبذلك يعتبر الشفيع فى هذه الحال مشتريا من البائع (١). وعلى هذا فالشفيع على أية حال يعتبر مشتريا للعقار المشفوع فيه، إما من مشتريه إن تسلمه منه، وإما من بائعه إن تسلمه منه،

ولذلك يثبت له من الخيار ما يثبت للمشترى، فيثبت له خيار العيب وخيار الرؤية دون خيار الشرط، لأنه يتنافى مع اشتراط المطالبة الجازمة بالسفعة، ثم لا يتقيد بما يكون بين بائع العقار ومشتريه من شروط تتعلق بالبيراءة من العيوب أو بتأجيل الثمن أو بتقسيطه أو بخيار فسخ ونحوه، لأنه قد أخذه بمبادلة مستقلة عن طريق الرضا أو القهر. فإن وجد بالمبيع عيبا رده بخيار العيب على من تسلمه منه من بائع أو مشتر. وكذلك إذا أخذه قبل أن يراه فيرده بخيار الرؤية إذا أراد على من تسلمه منه.

فإن رده على بائعه لأنه تسلم منه كان المشترى مدخيرا حينتذ في إمضاء

<sup>(</sup>۱) ولذا يكون للمشترى إذا كان قد أدى الثمن إلى بائعه أن يسترده منه، وعلى البائع أن يستوفى الثمن من الشفيع. وفى المتارخانية نقلا عن السطورى أن أبا يوسف برى أن الشفيع له أن يدفع الثمن إلى المشترى عندما يتسلم المبيع من البائع فتكون العهدة على المشترى حيننذ ويكون مسئولا أمام البائع حتى يؤدى إليه الثمن إذا لم يكن قد أداه إليه فإن أدى الشفيع الثمن إلى البائع في هذه الحال تكون العهدة عليه، وعندئذ يسترد المشترى منه الثمن إذا كان قد دفعه إليه أهر رد المختارج ٥ ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) وعلى ذلك فالعبرة بالقبض والتسلم فتكون عهدة الشفيع على البائع إن تسلم المشفوع فيه منه، وتكون على المشترى إن تسلمه منه وقال ابن أبي ليلى : عهدة الشفيع على البائع في الحالين لأن الشفيع لما كان متقدما في تملك المشفوع فيه على مشتريه حل محله، وكانت عهدته على البائع كما كانت عهدة المشترى على البائع وعن أبي يوسف روايتان (إحداهما) أن عهدة الشفيع على المشترى دائما لأن حق الشفعة ثبت بالشراء فكان من حقوقه، وما كان من حقوق الشيء لا يكون ناسخا له، وكيف يمكن أن ينسخه ويبطله، وإبطال الشراء إبطال لحق الشفعة؟ وإذا بقى الشراء على ذلك كان الشفيع مستملكا على المشترى فعهدته عليه، كما لو تسلمه من يده، وهذا قول الشافعي وأحمد. (وثانيتهما) أن العبرة بنقد الثمن، فإن كان المشترى أدى الشرى الى البائع فالشفيع يدفع الثمن إلى المشترى وعهدته عليه لأن البائع لا يأخذ الثمن مرتين، وإن لم يكن المشترى قد دفع الثمن إلى البائع فالشفيع يدفع الثمن إليه، وتكون عهدته عليه، ويسقط حق البائع في الشمن قبل المشترى.

صفقته أو عدم إمضائها، دون توقف على رضا البائع وإن رده على مشتريه لأنه تسلم منه كان كل من بانعه ومشتريه ملزما بتنفيذ ما اتفقا عليه من شروط في عقد البيع الذي تم بينهما وكأنه لم ينقض.

## الشفعة سبب من أسباب الملك عند غير الحنفية :

ذهب مالك إلى أن الشفيع يتملك المشفوع فيه بقوله: أخذته بالشفعة، وما في معناه دون اشتراط قضاء من المقاضي أو رضا من المشترى متى كان عالما بالثمن (١).

وقال أحمد : يملكه بذلك الطلب، وإن لم يعلم الثمن.

وقال الشافعى : يملكه به بشرط أن يدفع الثمن إلى المشترى (٢) أو يرضى المشترى بثبوته دينا فى الذمة . كما يملكه كذلك بالقضاء به عند النزاع ، وعند ذلك لايسلمه المبيع إلا بعد دفع الشمن ، وله أن يمهله ثلاثة أيام ، وإلى هذا ذهب أحمد أيضا ، فإن مضت ولم يدفعه فسخ القاضى الملك .

وذهب أحمد إلى أن للمشترى الحق فى الفسخ إذا تملك الشفيع العقار وطلب الإمهال فأمهل المدة المستحقة له وهى ثلاثة أيام ولم يدفع مع ذلك الثمن، وله هذإ الحق دون حاجة إلى قضاء القاضى.

<sup>(</sup>۱) وفي منح الجليل عن ابن شاس : يملك الشفيع المشفوع فيه بأداء الثمن وإن لم يرضا لمشترى، وبقضاء القاضى له بالشفعة عند الطلب، وبمجرد الإشهاد على الأخذ، وبقوله : أخسذت وتملكت ونحوهما، ويلزمه ذلك إن قاله عالما بالثمن فإن لم يكن يعلمه لم يلزمه ذلك. وعلى ذلك إذا تملك ولم يدفع الثمن بعد الإمهال فذلك على ئلاث صور :

الأولى : أن يسلم له المشترى بالمشفوع فيه صراحة، بأن يقلول : سلمت له الأخذ بالشفعة أو رضيت ذلك. وفي هذه الحال يبساع المشفوع فيله على الشفيع. فإن وفي شمنه بلحق المشترى فيلها. وإلا بيع من ملك الشفيع ما يوفى به بقية الثمن إلى المشترى.

الثانية : أن يسكت المشترى فلا يبدى رغبة في أخذ الشفسيع للمشفوع فيه، وعندنذ يكون الخيار للمشترى إن شاء أخذ المشفوع فيه وإن شاء طلب أن يباع من مال الشفيع ما يوفى حقه.

الثالثة : أن يقول الشفيع ابتداء : أنا آخذ، ولم يقل : أخذت، ويسكت المشترى عن إبداء رأيه. وفي هذه الحال يعطى المشفوع فيه للمشترى الا أن يتفقا على إمضائه للشفيع وإتباعه بالثمن. وقيل : إن أراد المشترى في هذه الحال أن يلزم الشفيع بأخمذ المشفوع فيه كان له ذلك جبرا عن الشفيع، وعند ذلك يباع من ماله ما يفي بحق المشترى. راجع منح الجليل ج ٣ ص ٢٠٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) إذا امتنع المشترى عن قسبض الثمن خلى الشفيع بينه وبينه، أو يرفع أمره إلى القساضى ليلزمه بالقبض أو يقبض عنه «روض ج ۲ ص ۳٦٨».

وجه قولهم: أن الشارع جعل الشفيع احق بالمبيع من المشترى، رضى ذلك أو أبى فلا يتوقف تملك الشفيع المبيع على رضاه، ولم يرد عن الشارع أن اشترط لتملكه قضاء القاضى. ووجهة الحنفية تتلخص فى أن تملك الشفيع برضا المشترى وتسليمه مبادلة حقيقية بينهما فلا كلام ولا اعتراض عليها، فإذا لم تتم هذه المبادلة بسبب إباء المشترى كان لابد من الالتجاء إلى القضاء لشبوت الملك؛ لأن ملك الشفيع يتوقف على شروط وأشكال لا يخلو تحققها من نزاع لما يلابسها من الخفاء، فوجب أن يرجع إلى القضاء لأجل ذلك حتى لا يكون مثارا للنزاع.

وذهب الشافعية : إلى أن الملك بسبب الشفعة إنما يكون بما يصدر من الشفيع من لفظ يدل على تملكه بها أو نحوه ككتابة أو إشارة من الأخرس كأن يقول الشفيع تملكت أو أخذت بالشفعة أو اخترت الأخذ بها، ويشترط مع ذلك أن يكون عالما بالثمن وتسليمه العوض إلى المشترى أو رضا المشترى بثبوت الثمن في ذمته أو قضاء القاضى له بالشفعة (١).

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ص ۲۰۱ جزء ۵.

## رَفْعُ عِب (لَرَّجِيُ الْفِقَرِيُّ رُسِلَتِي لَافِرِيُ (اِفِرُودَكِيتِ على الشفيع أداؤه

ذكرنا فيما مضى أن الشفيع يتملك العقار المشفوع فيه بمثل ما تملكه به المشترى إن كان البدل مثليا، وبقيمته إن كان قيميا والمعتبر قيمته وقت عقد البيع، فإذا زادت قيمته أو نقصت بعد ذلك ولو حين قيام الشفيع بأدائها لم يلتفت إلى شيء من ذلك، ووجب على الشفيع أن يدفع قيمته التي كانت له عند الشرآء، ويضاف إلى ذلك جميع النفقات الضرورية التي أنفقها المشترى في إتمام صفقة البيع كأجرة الدلالة «السمسرة» وكتابة العقد ورسوم تسجيله.

#### الحط من الثمن:

غير أن الشمن بعد تمام العقد به يكون عرضة للحط منه والزيادة عليه، فإذا حط البائع منه شيئا عن المشترى انتفع الشفيع بذلك الحط، فيأخذ المبيع بالباقى من الشمن بعد الحط.

وعلة ذلك: أن الشفيع كما قدمنا يتملك بمثل ما يتملك به المشترى أو بقيمته، وأن الحط من الثمن يلتحق بأصل عقد البيع. فإذا اشترى دارا بألف جنيه، ثم حط منه البائع مائتين التحق ذلك بأصل العقد، وكأن المشترى قد اشتراها ابتداء، بثمانائة جنيه فقط فيتملكها الشفيع بهذا المبلغ لا بالألف، ولذلك إذا دفع الشيع للمشترى الألف ثم حط البائع من المشترى مائتين رجع الشفيع على المشترى بمائتين فاستردها منه. والنتيجة أن حط البائع بعض الثمن عن المشترى سواء أكان ذلك قبل أداء الثمن أو بعده - يظهر في حق الشفيع فلا يلزم الشفيع الا بالباقى بعد الحط.

### هبة بعض الثمن أو الإبراء منه:

ومئل ذلك في الحكم: هبة بعض الـثمن والإبراء منه لأنهـما كـالحط في المعنى والنتيجـة على ما ذهب إليه السرخـسى، فيصحان ويتسرتب على كل منهما أثره، ويظهر في حق الـشفيع - وإن حـدث بعد أداء الثمن - خـلافا لمن رأى أن الإبراء لا يجوز إلا قبل أداء الثمن. وأما الهبة فتصح قبله وبعده.

### حط الثمن جميعه أو هبته أو الإبراء منه:

ولكن إذا حط البائع كل الثمن أو وهبه للمشترى أو أبرأه منه لم يظهر ذلك في حق الشفيع لأن الشفيع لا يتملك بالمجان؛ ولأن ذلك لا يلتحق بأصل العقد،

لأنه إن التحق به كان البيع بلا ثمن ولا بيع بغير ثمن، وإنما يكون هبة ولاتثبت بها الشفعة وعندئذ يتملك الشفيع العقار المشفوع فيه بالثمن المتفق عليه مثلا أو قيمة إن كان التنازل عنه بعد أدائه إلى البائع وبقيمة العقار المبيع إن كان التنازل عنه فبل أدائه، ولعل وجه التفرقة بين الحالين أن التنازل عن الثمن بعد أدائه أشبه بالهبة الحقيقية والمستقلة عنه بالحط والتنازل، فانقطعت صلته بالبيع، فيجب حينئذ على الشفيع أداء الثمن أو قيمته، ولكن إذا حصل التنازل عن الشمن، وقعد كان كانت صلته بعقد البيع أوثق لأنه إسقاط لبعض آثاره، وهو الثمن، وقعد كان مقتضى ذلك أن ينقلب العقد تبرعا، فيسقط حق الشفيع في الشفعة، ولكنا لم معافظة على الحقوق وعلى ألا يكون لغير صاحب الحق سلطان عليه، وكان من العدل حينئذ: أن يلزم الشفيع بقيمة العقار، بعد أن تبين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين العدل، بعد أن تبين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين أن المعاوضة بين البائع والمشترى قد ذهبت وتلاشت، وأن المشترى قد تمين أن المعاوضة بين البائع والمشيع حينئذ بقيمته لأنه لا يتملك بالمجان.

### الزيادة في الثمن:

وأما إذا زاد المشترى فى الثمن بعد تمام العقد فلا تظهر هذه الزيادة فى حق الشفيع، فإذا بيعت دار بألف، ثم زاد المشترى مائة فى ثمنها بعد تمام العقد لم تلزم الشفيع وأخذ الدار بالألف، لأن حقه فى أخذها بالألف قد ثبت له بتسمام البيع بهذا الثمن، فلا يستطيع أحد إبطال هذا الحق بعد ثبوته، حتى لايلحق به ضرر. ذلك ما ذهب إليه الحنفية فى بيان ما يأخذ به الشفيع.

وذهب المالكية إلى أنه يأخذ بمثل ما أخذ به المشترى إن كان الشمن مثليا أو كان دينا بذمته وبقيمته إن كان قيميا وتعتبر القيمة يوم البيع، كما يأخذ بقيمة الشقص إن كانت المعاوضة بشيء غير متمول كنكاح وخلع وصلح عمد على نفس. وإذا كان الشمن مؤجلا أخذه بأجله بشرط يسار الشفيع يوم الأخذ وإلا وجب أن يضمنه مليء أو يعجل الثمن فلو لم يفعل لم يكن له شفعة. وإذا تساوى الشفيع والمشترى فقرا كان للشفيع الأخذ مع الأجل دون إلزامه بضامن، وإذا أعطى المسترى رهنا أو أتى بضامن أخذه الشفيع برهنه وضامنه إن لم يعجل الشمن. ويضاف إلى الثمن أجرة الدلالة وكتابة الوثيقة ومكس مقرر على البيع ظالم.

وذهب الشافعية إلى أن الشفيع يأخذ بمثل ما أخذ به المشترى إن كان مثليا وبقيمته إن كان قيميا وتعتبر القيمة يوم البيع وقبل يوم استقراره بانقطاع الخيار وإذا كان الثمن مؤجلا فالأظهر أن يخير بين أن يعجله ويأخذ في الحال أو يصبر إلى وقت الحلول ويأخذ دفعا للضرر ولا يسقط حقه بتأخيره أداء الشمن لعذر. وفي النكاح يأخذ بمهر المثل، وكذلك في الخلع إذا جعل الشقص فيهما عوضا كما تقدم.

وذهب الحنابلة إلى أن الشفيع يتملك المبيع بلا حكم حاكم بمثل الثمن الذى استقر عليه العقد وقت لزومه قدرا وجنسا وصفة إن قدر الشفيع عليه ويمهل يومين أو ثلاثة إن طلب الإمهال فإذا مضت الأيام الثلاثة ولم يدفع الشمن فللمشترى الفسخ من غير حكم حاكم، وإذا كان الثمن مثليا أخذ الشفيع بمثله وإلا أخذ بقيمته وقت لزوم العقد، والأخذ بالشفعة عندهم نوع بيع لائه تملك البيع بثمنه ولكن لا خيار فيه لأن الأخذ بالشفعة قهرى ولكونه ضربا من البيع اشترط لصحته العلم بالمبيع والعلم بالثمن فلم يصح الأخذ مع جهالتهما أو جهالة أحدهما. وللشفيع المطالبة بالشفعة مع الجهالة ثم يتعرف مقدار الثمن ولايلزم المشترى التسليم إلى الشفيع إلا بعد قبض الثمن. وإذا أفلس الشفيع خير المشترى بين الفسخ وبين المساهمة مع الغرماء بقدر الثمن وما يزاد في الـثمن أو يحطه منه في مدة الخيار يلحق بالعقد لا ما زيد أو حط بعد مدة الخيار، وإذا كان الثمن مؤجلا أخذ الشفيع به مؤجلا إن كان مليئا وإلا أتى بكفيل مليء دفعا للضرر عن المشترى، وإذا لم يعلم الشفيع بالبيع حتى حل ثمنه المؤجل فالثمن كالحال.

## مطالبة الشفيع بالثمن المؤجل:

إذا كان الثمن الذي تم العقد عليه مؤجلا أو منجما خيسر الشفيع عند أئمتنا الثلاثة بين أخذ العقار المبيع في الحال بثمن حال فيلزم به في الحال<sup>(۱)</sup>، وبين أن ينتظر حتى يحل الأجل ويستحق أداء الثمن كله، فيأخذ المبيع حينئذ ويلزم بالثمن. وليس يعفيه ذلك من وجوب المبادرة إلى طلب الأخذ بالشفعة مواثبة وتقريرا عند الطرفين، فلو ترك أحدهما مع التمكن منه سقط حقه في الشفعة، لأن حق الشفعة

<sup>(</sup>۱) وإذا اختار أن يدفعه كلـه حالا، فدفعه إلى المشتري - لأنه تسلم المبيع منه - لم يلزم المـشترى حينئذ بدفع الثمن إلى البائع إلا عند حلول أجله، لاستقرار العقـد بينه وبين البائع على شروطه؛ كما في المبسوط ج ١٤ ص ١٠٣.

يترتب على وجود العقد، فلابد أن يقرر تمسكه في الحال عند العلم وإلا سقط، ولكن له إذا ما اختار إرجاء الشمن إلى أجله أن ينتظر فلا يطلب من المشترى أن يسلم المبيع إليه إذا ما كان راضيا مستعدا لتسليمه إياه ولا أن يرفع أمره إلى القاضى عند إبائه عليه حق الشيفعة حتى إذا حل الأجل طالب بالمبيع وألزم بدفع الثمن وذهب أبو يوسف أخيرا إلى أن له الحق كذلك في أن ينتظر بالمطالبة ابتداء لأن الطلب ماشرع إلا ليكون وسيلة إلى الأخذ عقبه وذلك غير متأت لتأجيل الثمن وعدم رغبة الشفيع في دفعه حالا، وإذن فلا يجب عليه أن يطلب الشفيعة مواثبة وتقريرا إلا عند حلول الأجل. وقيد ذهب الشافعي على الأظهر من قيوليه إلى ما ذهب إليه أثمتنا الثلاثة (١).

ونص فى المادة ٩٤٥ مدنى مصرى على أن الشفيع يحل محل المشترى فى جميع حقوقه والتزاماته لا فى الأجل الممنوح له إلا برضا البائع وإذا استحق المبيع رجع الشفيع بالثمن على البائع دون غيره.

وبناء على ما تقدم إذا ما بيعت أرض بمبلغ ألف جنيه كان لشفيعها حق

<sup>(</sup>١) وذهب زفر إلى أن الشفيع يستحق أنحذ المشفوع فيه بما تم التعاقد عليه قدرا وجنسا وصفة، فإذا كان الثمن حالًا أخذه حالًا؛ وإذا كان منجمًا أو مؤجلًا كله أخذه بنجومه ومؤجلًا إلى أجله وذهب أحمد إلى ما ذهب إليه زفر مشترطا يسار الشفيع، فإن كسان معسرا لم يكن له إلا أن يأخذ أو يأخذه مـؤجلا إلى أجله بشرط أن يحضر كفيلاً به تتواقر فيه الملاءة والقــدرة على أداء الثمن في أجله، دفعاً للضرر عن المشتري أو البائع. وقَال مالك : إذا كان الثمن مــؤجلا وقد وثقه المشترى برهن أو كفيل وأراد الشــفيع أن يأخذه بثمنه إلى أجله وجب عليه لذلك أن يوثقه برهن مثل رهن المشترى أو بكفيل ملىء ككفيل المشترى، فإن لم يوثقه المشترى بشيء من ذلك وكان الشفيع مثله في اليسمار أخذه بمثل مـا أخذ به المشتــري إلى أجله وإن كان الشفــيع أدني حالا من المشترى لزمــه أن يوثقه برهن أو كفيل؛ وإلا ســقطت شفعتــه في جميع الاحوال المتقــدمة إذا لم يقم بذلك. والفكرة العامة في هذا الخلاف ترجع إلى المحافظة على حقـوق كل من البائع والمشترى والشفيع دون الإضرار بأحدهم؛ فالحنفية والشافعية يرون أن الأجل ما كان إلا نتيجة لاشتــراط في العقد، وما تم الاتفاق على هذا الشرط إلا لقصد الترفيه عن المشترى مع الثقة به والطمأنينة إلى وفائه بما عليه من ديون، فــإذا تحولت الصفقة إلى غيسره بطل الإشتراك، لأن البائم لم يلتزمه إلا للمئستري ولم يلتزممه للشفيع، وقسد لا يرغب البائع أو المشترى في التبرقيه عن الشفيع، وقد تكون ثقبتهم به معدومة ولا يطمئنون إلى وقبائه لما عليه من ديون، فلا يستحق الشفيع عليهما تأجيــلا. ويرى زفر أن الأجل صفة في الثمن فيــه قيمتها ووزنها. ومــا دام الشفيع لا يتملك إلا بَيْل ما يتملك به المُشترى أو بقيمته فإنه يجب أن يتملكه بالثمن مؤجلا إلى أجله كما تملكه المشترى بذلك، وقد تكون هذه النظرة للممالكية والحنابلة أيضا وكسلهم راعوا فيهسا عدم الإضرار بالبائع أو المشستري فشرطوا ما شرطوا من اليسار أو التوثيق بالرهن أو الكفيل. وقد أخذ قانون الشفعة برأى الحنفية لأنه أبعد عن المنازعة.

أخذها بهذا الثمن فإذا حط منه شيء بعد ذلك حط عنه كذلك بقدره وإذا زيد فيه لم يزد عليه، وللشفيع إذا علم أن الثمن صورى وأن الحقيقى أقل مما جاء في وثيقة البيع أن يثبت ذلك بكافة طرق الإثبات، فإذا أثبته أمام القضاء أخذ الأرض بآلثمن الحقيقي، وإذا كان الثمن مؤجلا فإما أن يختار الشفيع أخذ الأرض في الحال ويلزم بدفع الثمن حالا. وإما أن ينتظر بطلب تسليم الأرض إلى حلول الأجل، فإذا حل طلب أن تسلم إليه وأعطى عندئذ الثمن.

وقد سبق بيان الحكم فيما إذا كان الشمن مؤجلا عند المالكية والشافعية والحنابلة.

# رَفَّحُ عِب (لاَرَّجِي (الْنِخَّرِيَّ (أُسِلِنَمَ) (النِمُ) (الْنِوْدَ)

## تصرف المشترى فى المشفوع فيه وزيادته ونقصه فى يده

## تصرف المشترى في المشفوع فيه:

إذا تم عقد البيع بين البائع والمشترى ثبت ملك المشترى في المبيع. ولا يرفعه عند الحنفية مطالبة الشفيع أن يأخذه بالشفعة - كما قدمنا - وإنما يشبت للشفيع بهذه المطالبة حق يتعلق بالمبيع، وهذا الحق هو استحقاقه لأخذه جبرا عن المشترى إذا رغب في ذلك وأنفذ تلك الرغبة وهذا الحق لايحول بين المشترى وبين تمتعه بآثار ملكه، فله أن ينتفع بالمبيع كما يشاء وعلى أى وجه أراد، فيستعمله أو يستغله ويزيد فيه أو ينقص، ويبيعه ويهبه ويوصى به ويقفه، وعلى الجملة لا يتقيد المشترى في انتفاعه بالمبيع ولا في تصرفه فيه بأى قيد، لافرق في ذلك بين أن يصدر ذلك منه قبل المطالبة بالشفعة وأن يصدر بعدها. فتعتبر جميع تصرفاته نافذة من وقت تمامها، ولكنها مع ذلك لا تمنع الشفيع من حقه، فله أن يطلب الأخذ من وقت تمامها، ولكنها مع ذلك لا تمنع الشفيع من حقه، فله أن يطلب الأخذ بالشفعة وحيث تد تكون عرضة للنقيض والإبطال إذا قضى للشفيع بالشفعة فإن القضاء له بالمبيع في هذه الحال يبطل تلك التصرفات عدا القسمة مع البائع (١) حتى لو كان التصرف بوقف العقار مسجدا أو مقبرة أو بهبة لآخر مع تسليمه إليه غير أن

(١) إذا اشترى شخص شقصا من دار ثم قاسم شريكه فتحت ذلك صورتان :

الأولى: ألا يكون له في هذه الدار شريك سوى بائعه الذي اشترى منه الشقص وقد قاسمه واختص بناحية في الدار، وفي هذه الحال إذا أخذ الشفيع بالشفعة أخذ الحصة المفرزة ولا تنقض المقسمة لان القسمة مع البائع من تمام التسليم إلى المشترى، إذ المقصود من قبض المبيع حيازته وتمامها يكون بالقسمة ولا مسوغ لنقض قسمة يحتاج إلى إعادتها في الحال عند تسليم المبيع إلى الشفيع، وسواء في ذلك أن تكون القسمة تمت بقضاء أم بغير قضاء وروى الحسن عن أبى حنيفة أنها إذا تمت بالتراضى كان للشفيع أن ينقضها إذ تصير في هذه الحال كتصرف صادر من المشترى لما فيها من معنى المبادلة على التراضى وقد يستفيد من هذا النقض، أما في حال جريانها بالقضاء فتعتبر طريقا لتعيين المبيع بالقضاء. فإما أن ياخذ الشفيع ما عينه القضاء بيعا أو يترك، حال جريانها بالقضاء فتعتبر طريقا لتعيين المبيع بالقضاء. فإما أن ياخذ الشفيع منا عينه القضاء بيعا أو يترك، مع الشريك البائع كان له أن يجعل حصة المشترى في أي جانب من المبيع حتى يكون ذلك طريقا لرفع ما قد يراه من الغبن. وهذا لا يخلو من نقد وجهه بأن مآله نقض القسمة وبخاصة إذا لم تكن الحصتان متساويتين. الثانية : أن يكون للمشترى شريك آخر غير البائع وقد تمت القسمة بين الثلاثة، وفي هذه الحال يكون للشفيع الثانية : أن يكون للمشترى شويك آخر غير البائع وقد تمت القسمة بين الثلاثة، وفي هذه الحال يكون للشفيع نقض القسمة إذ القسمة حينتذ ليست من تمام التسليم والقبض، بل تصرف مستقبل عن الشراء فيحق للشفيع نقضه حتى يتجنب في القسمة الغبن، راجع الهندية ج ٥ ص ٢٨١ من باب تصرف المشترى في المشفوع فيه .

المشترى إذا باع العقار المبيع لآخر، كان الشفيع بالخيار حيشة إن شاء أخذ بالبيع الأول وإن شاء أخذ بالبيع الثانى لأن كل عقد يثبت له حق الأخذ بالشفعة (١) فإن أخذ بالأول بطل الثانى وإن أخذ بالثانى لزم الأول.

وإذا تصرف المشترى فى العقار المشفوع فيه فوهبه لآخر وسلمه إليه أو جعله مسجدا وطلب الشفيع أخذه بالشفعة، فإن رضا المشترى فى هذه الحالة لايكون كافيا لتملك الشفيع العقار المشفوع فيه؛ لزوال يد المشترى عنه ونفاذ تصرفه فيه وثبوت حق غيره عليه، وإذن فلابد للشفيع من القضاء له به حتى يتملكه، ويبطل حق غيره فيه، فإذا قضى له به ترتب على ذلك بطلان الوقف أو الهبة، لأن القضاء قد أظهر أن حقه فى المبيع كان أقوى من حق المشترى فيه، وأنه أولى به منه وأن المشترى قد تصرف فيه مع تعلق حق الشفيع به، فلا ينفذ تصرفه منعا للإضرار بالشفيع وإلى هذا ذهب الشافعي(٢).

ويرى المالكية أن المشترى يتملك العقار المبيع بالعقد كما ذهب إلى ذلك الحنفية والشافعية وله بناء على ذلك حق استغلال المبيع والانتفاع به والتصرف فيه بالبيع وغيره، فإذا باعه لثالث أخذ الشفيع بأى بيع شاء وتكون العهدة على من أخذ الشفيع ببيعه فيرجع عليه عند ظهور العيب، وهذا إذا لم يعلم بتعدد البيع أو علم بتعدده وهو حاضر كان له الأخذ بالأخير فقط

<sup>(</sup>۱) إذا تساوى الثمنان في البيسعين فلا إشكال كدار يبيعها محمد لأحمد بالف جنيه ثم يبيعها أحمد لرشيد بالف جنيه فيأخذها شفيعها بالف جنيه استنادا إلى أى البيعين شاء ويدفع الثمن إلى من يتسلم منه المدار، وإن كان الثمن في البيع الثاني أكثر بأن باعها أحمد لرشيد بالف وماثتي جنيه فالمعقول أن الشفيع يأخذها بناء على البيع الأول لقلة ثمنه ويتسلم الدار ممن هي في يده، ويؤدى إليه الشمن وهو الألف، فإن كان الأداء لأحمد لأنه تسلم منه الدار، رجع رشيد على أحمد بما دفعه إليه من ثمن (١٢٠٠) إن كان قد دفعه إليه وإن أداه لرشيد لأن الدار كانت في يده، رجع رشيد على أحمد بالفرق بين الثمنين وهو ماثتا جنيه إن كان قد دفع إليه الثمن حتى يسلم له ماله، فإن لم يكن قد دفع إليه الثمن لم يكن عليه إلا أن يدفع الألف التي أخذها من رشيد إلى أحمد لأن ذلك المبلغ حقه.

وإذا كان الثمن فى البيع الثانى أقل، بأن باعها أحمد لرشيد بثمانمائة جنيه فالمعقول أن الشفيع يأخذها بناء على البيع الثانى لقلة ثمنه ويدفعها إلى من يتسلم منه الدار. وليس لرشيد إن كان قد أدى الثمن إلى أحمد إلا أن يرجع به عليه إذا لم يأخذه من الشفيع.

<sup>(</sup>۲) وذهب احمد إلى أن تصرف المشترى في المشفوع فيه قبل المطالبة به يبطل حق الشفعة إذا كان بوقف أو بهية أو بتصدق، محافظة على حقوق الموقوف عليهم والموهوب له والمتصدق عليه، لأنها نشأت عن تصرف مالك في ملكه ولايبطل إذا ما تصرف المشترى برهن أو بإجمارة، لبقاء ملك المشترى مع ذلك، وإذا تصرف ببيع كان للمشفوع فيه أن يأخذ بالشفعة إن شاء بالبيع الأول وإن شاء بالبيع الثاني كشاف ج ٢ ص ٣٨٦.

لأن سكوته مع علمه بتعدد البيع دليل على رضاه بالشركة مع من اشتسراه عدا الأخير، وعندئذ يدفع الثمن لمن أخذ منه المبيع، ويلاحظ أنه عند تعدد المبيع وثبوت الحق للشفيع بأن يأخذ بأى بيع شاء فإن البائعين حينئذ يتحاسبون فيرد كل منهم على صاحبه ما أخذه من الشفيع زيادة بدون مقابل(١).

## زيادة المشفوع فيه في يد المشترى :

وإذا نما المشفوع فيه في يد المشترى، بأن حدث النماء بعض القبض فأخذه المشترى قبل تملك الشفيع كان خالصا لأنه نماء ملكه، فإذا أجر المشترى الأرض بعد تسلمها كانت الأجرة المستحقة عن المدة السابقة على تملك الشفيع خالصة للمشترى لأنها غلة ملكه، وكذلك إذا كان في الأرض شجر فأثمر وأدرك وأخذ المشترى الشمر أو زرعها فاستحصد الزرع وحصد المشترى فلا يكون للشفيع أن يأخذ شيئا من ذلك بخلاف ما إذا كان الثمر موجودا عند الشراء فإن له حكما آخر سيأتى في أحكام نقص المشفوع فيه، وبخلاف ما إذا أثمر الشجر فلم يجنده المشترى حتى حكم للشفيع فإنه يكون للشفيع حينئذ تبعا لأصله كما في التبيين والمحر والهداية (٢).

وإذا زاد المشترى في العقار المشفوع فيه قبل أن يتملكه الشفيع. ثم قضى للشفيع بأخذه فإنه يأخذه بالثمن ابتداء، أما حكم هذه الزيادة فيختلف باختلاف حالها، فإن كانت هذه الزيادة لا تقبل الانفصال سواء أكان ذلك راجعا إلى طبيعتها كإصلاح الأرض بشق مصارفها وكثرة غسلها بالماء وتسميدها وشق المراوى فيها وحفر الآبار وورفع الأحجار والرمال منها ومعالجة تربتها بالمواد الكيميائية وغير ذلك أم كان راجعا إلى أنها إذا فصلت ذهبت قيمتها كطلاء أخشاب الدار وجدرها مثلا : فإن الشفيع يأخذ المبيع بثمنه مضافا إليه ما زادته هذه الزيادة في قيمته. فإذا كان المشترى قد اشترى العقار بألف جنيه فأصبح بعد الزيادة فيه بسبها يساوى ١٥٠ جنيه أخذه الشفيع بذلك (٣).

وإن كانت هـذه الزيادة لا تقبل الانفـصال بلا ضـرر يحدث في العـقار من انفصـالها، وكان لها نهـاية معلومة كـالزرع في الأرض، فإن العقـار يبقي في يد

<sup>(</sup>١) الشرح الصغير للدردير ج ٢ ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) ولعل وجه ذلك : أنه فى هذه الحال يعتبر كالجزء من المبيع، وخاصة إذا لم يدرك وليس يزيل هذا ما فى هذا الحكم من موجبات النقد. فإن النماء على أية حال يعتبر مالا قد تولد من مال مملوك للمشترى فيجب أن يكون ملكا له تبعا لأصله، ولا يستحقه الشفيع على أية حال.

<sup>(</sup>٣) محل ذلك : إذا كانت قيمة العقار عند بيعه الفا كثمنه، أما إذا كانت قيمته عند البيع ثمانمائة جنيه ==

المشترى إلى أن يستحصد الزرع ويدرك فيحصد، ثم تسلم الأرض بعد ذلك إلى الشفيع، ولا يمنع ذلك أن يقضى للشفيع بشفعته، ولذلك يستحق أجر مثل الأرض على المشترى طيلة مدة بقائها في يده.

وذهب بعض الحنفية إلى أنه لا يقضى للشفيع فى هذه الحال بشفعته، إلا بعد أن يدرك الزرع وهذا ما فى المبسوط (ج ١٤ ص ١٣٣) وحينئذ لا يستحق الشفيع على المشترى أجرا. وإلى هذا ذهب الإمام مالك وأحمد (١) والأول أصح عند الحنفية. وإن لم يكن لها نهاية معلومة كالبناء والغراس، كان للشفيع أن يكلف المشترى بهدم بنائه ورفع أنقاضه، وبقلع شجره وأخذ أخشابه ليتسلم العقار خاليا ما زاده فيه المشترى، مادام متمسكا بحقه فى الشفعة ويجوز لهما فى هذه الخال أن يتفقا على أن يأخذ الشفيع العقار وما عليه من البناء والشجر مستحقى القلع (٢).

أما إذا كان فصل هذه الزيادة من الأرض يضر بها بسبب ما يحدثه فيها من حفر عميقة أو اختلاط بين طبقاتها المختلفة المادة. فإن المشترى لا يمكن في هذه الحال من رفع زيادته وللشفيع حينئذ أن يتملكها إذا أراد جبرا عنه بقيمتها مستحقة القلع دفعا للضرر عن نفسه. ولا ضرر على المشترى في ذلك لأنه يعد ظالما بإبائه البيع وإصراره على رفع زيادته مع ما يترتب على ذلك من ضرر بالأرض وهذا ما جاء في كتب ظاهر الرواية من أحكام في هذا الموضوع (٣).

<sup>=</sup> وقد صارب قيمته بالزيادة ١٥٠٠ جنيه خمسمائة جنيه والف، فإن مقدار ما زادته الزيادة فيه سبعمائة جنيه، وحيث في وحيث في المناخ المقيع بسبعمائة والف، أى بالثمن مضافا إليه الزيادة أو يتسرك. هذا ما يظهر لى من قولهم: إن شاء ترك وإن شاء أخذ بالثمن وأعطى ما زاد فيها المشترى. راجع الخانية ج ٣ ص ٥٤١، والذي يظهر من قوله ما زاد فيها المشترى أن العقار يقوم قبل الزيادة التي زادها المشترى ثم يقوم بعدها، والفرق هو ما زاد فيه المشترى ولايقوم حين العقد حتى لا يكلف الشفيع زيادة ترتبت على زيادة الاسعار في الفترة بين العقد وبين عمل المشترى:

<sup>(</sup>۱) ذهب الشافعي وأحمد إلى أن الزرع والثمر يبقيان في الأرض بلا أجمر إلى أوان الحصاد للزرع، والجذاذ للثمر لانه زرع ملك نفسه، وهذا يدل على أن الثمر لا يكون للشفيع في هذه الحال، كما ذهب الحنفية : بل للمشترى، وهذا الرأى أوجه لانه ثمار مال مملوك للمشترى، وإن كان لما يدرك.

 <sup>(</sup>٢) إذا كان أساس هذا تراضيهما صعا فإن تحديد أخذ الزيادة بسهذه القيمة يكون قليسل الفائدة، لأن العوض سيكون نتيجة لاتفاقهما أيضا. وقد يتجاوزان به إلى قيمتهما قائمين، ولا حرج عليهما فى ذلك.

<sup>(</sup>٣) في هذه الحال انتفع الشفيع بما زادته الزيادة من قيمة في العقار نظير قيامه بدفع قيمتها مستحقة القلع، وذلك أقل من الزيادة بكثير، وفي الحيال الأولى ينتفع بالزيادة نظير دفع ما زادته من قيسمة، وهذا عدل، وما خالف بين الحيالين في الحيالين في احيالين في الحيالين في الحيلين في المخرى تقبل الانفصال وفي الاخرى تقبل الانفصال ولكن لا يمكن منه المشترى لما يترتب عليه من الضور بالعقار، فهل هذا فرق يبرر الاختلاف في الحكم؟ اللهم لا .

وذهب أبويوسف في رواية عنه إلى أن الشفيع ليس لمه في الأحوال السابقة حق تكليف المشترى بهدم البناء وقلع الشجر، ولكن إذا أصر على الأخذ بالشفعة أخذ العقار بثمنه مضافا إليه قيمة البناء أو الشجر باقيين في الأرض: ذلك لأنه لم يكن في بنائه ولا في غيرسه متعديا، لأنه إنما بني وغرس في ملكه، فإذا أراد الشفيع أخذ ملكه جبرا عنه بحق الشفعة وجب ألا يتبرتب على ذلك ضرر به وليس في أخذه على هذا الوجه ضرر بأحدهما ولأن الشفيع يأخذ ما زاد في الأرض بقيمته، والمشترى قلم عوض عنه بهذه القيمة، وإذا كان في إلزام الشفيع بأخذ شيء قد لا يرغب فيه بعض ضرر، فهو أدنى من ضرر المشترى حين يؤخذ منه البناء والشجر بقيمتهما مستحقى القلع، وعند تعارض الضررين يحتمل الأقل.

ووجه ظاهر الرواية: أن المشترى حين بنى أو غرس فعل ذلك بملك تعلق به حق مؤكد لغيره من غير إذن منه، وهو تصرف يمس حقه، لعدم إمكان تسليم العقار إليه حيننذ بدون هذه الزيادة، فكان بذلك متعديا، لأن حق الشفيع أقوى من حقه، ألا ترى أنه يستطيع نقض تصرفات المشترى جميعها? ولهذا كان عليه أن يتريث إلى أن يفصل في أمر الشفعة، وإذ لم يفعل لزمه أن يتحمل ما يترتب على فعله هذا من ضرر، وبرأى أبى يوسف أخذ أحمد: «كما في كشاف القناع» إذا كان المشترى قد بنى أو غرس قبل طلب الشفيع لا بعده.

وفى كتب الحنفية أن مذهب الشافعى ومالك كرأى أبى يوسف، ويؤيده ما فى المدونة وما فى كتاب اختلاف العبراقيين للشافعى، ولكن الموجود فى النهاية: (من كتب الشافعية) أن للشفيع الخيرة، فإما أن يبقى البناء والشجر بأجر المثل، وإما أن يكلف المشترى قلعهما. ويلتزم له بالفرق بين قيمتهما مقلوعين، وقيمتهما قائمين (١).

وقد أخذ قانون الشفعة برأى وسط، استنبطه مما ذهب إليه الحنفية، فأخذ برأى الطرفين إذا ما بنى المشترى أو غرس بعد مطالبة الشفيع بالشفعة، ورأى أبى يوسف إذا ما فعل ذلك قبل مطالبة الشفيع بها، وهو توفيق حسن لأن إقدام المشترى على البناء والغراس بعد الطلب إهمال بين لحق الشفيع بعد أن تقرر

<sup>(</sup>١) راجع النهاية والروض من كتاب الشفعة.

بالطلب، فيكون به متعديا، فيعامل معاملة المتعدى، ويتحمل ما يترتب على عمله من ضرر، بخلاف ما إذا كان ذلك قبل طلب الشفعة، فإن حق الشفيع حينتذ لم يتقرر، وعساه لا يطلبها فلا يظهر تعديه

نقض المشفوع فيه في يد المشترى : وإذا نقص المشفوع في يد المشترى، فإن كان النقص فيما يقيمه مما يدخل في عقد البيع تبعا من غير نص عليه في العقد، كالبناء والشجر، اختلف الحكم باختلاف سبب هذا المنقص، فإن كان النقص من غير تعد؛ كانهدام البناء لتصدعه أو لزلزال حدث، وكجفاف الشجر لآفة أصابته، لم يكن للشفيع إذا أراد الشفعة إلا أن يأخذ العقار المشفوع بثمنه دون نقص منه في مقابلة ماانهـدم من البناء أو ماجف من الشجر، لأنهما ما دخـلا في عقد البيع إلا تبعا، وماكان كذلك لايخصه حصة من الثمن فإذا زال لم ينقص الثمن بسبب زواله(١) ولكن إذا بقيت أنقاض البناء أو أخشاب الشجر لم يأخذها الشفيع لأنه لايأخذها إلاباعتبارها تابعة للعقار، إذ لا شفعة في المنقول، ولاتعتبر تابعة إلا عند اتصالها، وإنما يأخذها المشترى لانفصالها عن العقار، ولايأخذها مجانا، بل تحسب عليه بحصة من الثمن تتناسب مع قيمتها وقت أخذها، ولايلزم الشفيع إلابدفع الباقى، وطريقة الوصول إلى معرفته أن تقوم الأنقاض أو الأخشاب عند أخذها(٢) وتنسب إلى قيمة المبيع كاملا عند عقد البيع ثم ينقص من الثمن بقدر هذه النسبة، فإذا كانت قيمة الأنقاض أو الأخشاب عند أخذها مائة جنيه، وقيمة البيع عند العقد ٢٠٠٠ جنيه كانت النسبة ٥ في المائة فلا يدفع الشفيع منه عند أخذه العقار المشفسوع إلا ٩٥ في المائة من ثمنه، ومثل ذلك في الحكم مــاإذا ابتاع المشــتري من-العقار الشفوع أتربة قبل أخذه بالشفعة، فإنه ينقص من الثمن بنسبة قيمة ماباع عند بيعه إلى قيمة المبيع عند العقد عليه أيضا على ما بيناه (٣).

<sup>(</sup>۱) وذهب الحنابلة إلى أن المشفوع فيه إذا تلف بعضه فانهدم بناء الدار التي بيع شقص منها سواء أكان ذلك بفعل مطر أو زلزال أو بفعل آدمي فإن للشفيع أن يأخذ الباقي بحصته من الثمن. وإذا كيان النقص بالتعيب فقط مع بقاء المشفوع فيه كانشقاق الجادر أو تشعث الشجر فليس للشفيع إلا أن يأخذ بكل الثمن أو يترك (التشعث : التغير).

<sup>(</sup>٢) إنما قومت وقت اخذها لأنه وقت حبسها عند الشفيع كما في رد المختار ج ٥ ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) إذا كان أخذ الأتربة ضارا بالأرض كان ذلك إتلافاً لما دخل تبعا. وكان الحكم كما لحكم عند التعدى على التابع، وأما إذا لم يكن ضارا بها كان حكمها حكم الشجر الساقط بلا اعتداء أخذه المشترى فساعه، فيكون التقويم وقت حسه عن الشفيع وذلك عند بيعه لا عند بيع الأرض، هذا ما ظهر لى.

وإن كان النقص بتعد كأن اعتدى على البناء متعد فهـدمه، أو على الشجر فقلعه، سواء أكان المشترى أم غيره، فإن الشفيع يأخذ العقار بحصته من الثمن وهي ما يبقى بعد نقص ما يخص البناء أو الشجير، وطريقة الوصول إلى معرفة ذلك : أن يقوم العقار المبيع عند العقد وعليه البناء أو الشجر، ثم يقوم كذلك عند العقد وقد خلا من البناء أو الشجر، ثم نسب القيمة الثانيمة إلى الثمن القيمة الأولى، فتكون هذه النسبة هي نسبة حصة الأرض في الثمن إلى الثمن جميعه، فإذا كانت الأرض قلد بيعت بما عليها من البناء بألف ومائتي جنيه وتسلمها المشترى، ثم اعتدى شخص على البناء بالهدم، ثم طلب الشفيع الشفعة، فإننا نقوم الأرض بما عليها من البناء عند العلقاء ولتكن قيمتها خمسمائة جنيه، وألفا، ثم نقومها كذلك وبناؤها مهدوم ولـتكن قيمتها خمسمائة جنيه، ثم ننسب هذه القيمة إلى القيمة الأولى. فإذا النسبة بينهما الثلث، فنعلم أن حصة الأرض من الشمن الثلث وهو ما يجب على الشفيع أداؤه إذا أخل الأرض ومقدار ذلك من الثمن أربعمائة جنيه ويكون للمشترى في هذه الحال جميع النقض، لعدم ثبوت الشفعة فيه، لانفصاله عن العقار، وبهذا تبين أن هذه الحال تفارق حال الانهدام بغير اعتداء، ففي هذه الحال روعي دائما وقت العقد في التقويم، لأنه وقت تملك المشترى وثبوت حق الشفيع، كما روعى فيه قيام البناء على الأرض ولم يقوم أنقاضًا، لصيرورته حينتُذ أصلا مقصودًا بسبب الاعتداء عليه، وفي تلك لم يراع وقت العقد في تقويم النقض ولم يقوم بناء قائما، لأن البناء بالنسبة للأرض تبع عند الحنفية، فلا يقابله جزء من الشمن إلا عند الاعتداء عليه، ولانهدامه في هذه الحال بغير اعتداء لم يقابله شيء من الثمن، وكان الثمن كله للأرض وحدها. ولكن حين يأخذ المشترى النقض بحبسه بذلك عن الشفيع، فيكون حينئذ مقصودا بالمنع، فيضمن حصته من الثمن على الوجه الذي بيناه سابقا، ولا يقوم إلا حين الحبس أي منفصلا عن الأرض(١). هذا ومما هو جدير بالملاحظة أن المشترى إذا كان هو المعتدى فقد استوجب اعتداؤه نقص حصته من الثمن هي حصة ما أتلفه، وإن كان المعتدي أجنبيا فإنه يضمن للمشترى قيمة ما أتلفه وقت إتلافه، وقد تكون تلك القيمة مساوية لما نقص من الثمن أو أقل أو أزيد، تبعا لاختلاف القيم

ر۱) راجع المبسوط ج ۱۶ ص ۱۱۱.

باختلاف الأوقات والغرم حال انخفاضها بالغنم حال ارتفاعها، وإن كان النقص في هذا العقار المشفوع فيه، أو فيما نص عليه في العقد من تابع له كالزرع في الأرض والثمر على الشجر وآلات الحراثة وماشيتها ونحو ذلك فيإن الشفيع يأحذ باقى المبيع بحصته من الثمن بالطريقة التي بيناها من قبل، سواء أكان ذلك النقص نتيجة اعتداء أم كان من غير اعتداء، فإذا بيعت أرض بما عليها من الزرع «قمح أو شعير أو خيضر» أو بما على شجرها من الثمر، أو بآلات حراثتها - وكانت على حافة نهسر - فأصاب الزرع عند المشترى آفة أهلكته، أو أصابت ثمر الشجر فأسقطته، أو سرقت آلات الحراثة، أو جرف ماء النهر جزءا من الأرض، أو اعتدى على الزرع معتمد فقلعه من الأرض أو أحرق الآلات، فإن الشفيع يأخذ باقى المبيع بحصته من الشمن، وذلك بأن يقوم الزرع أو الثمر أو آلات الحراثة، أو ما جرف من الأرض ثم تنسب القـيمة إلى قيمة المبـيع كله وقت العقد، ثم ينقص من الثمن بقدر تلك النسبة على ما بيناه من قبل، فيأخذ الـشفيع ما بقي، وتكون الأنقاض للمسترى لأن الشفيع إنما يأخذها تبعا للعقار، وقد زالت تلك التبعية بانف صالها عنه ويكون تقويم البيع بحسب حاله وقت العقد، وكذلك تقويم التالف(١) سواء كان تلف تبعد أو من غير تعد، لأن الشفيع يأخذ المبيع بما قام به على المشترى وقت العقد، فلا عبرة بما يحدث من التغيير بتعد من ارتفاع في القيم أو نقص فيها فإذا ما حصل ارتفاع، فذلك من حظ المشترى ما دام لم يدخل في ملك الشفيع(٢).

ويرى الحنابلة أن المشترى إذا غرس فى المبيع أو بنى بعد قسمته مع الشركاء له تسقط الشفعة بذلك، وللشفيع أن يأخذ إذا علم ويدفع قيمة الغراس أو البناء

<sup>(</sup>۱) وبهذه الطريقة عينها يتوصل إلى معرفة ثمن العقبار المشفوع فيه إذا بيسع مع منقول صفقة واحدة بثمن واحد، كأن تباع دار وسيارة، بأربعة آلاف جنيه، فإن شفيع الدار له الحق في أخذها دون السيارة وعندئذ يقدر الثمن كما سنا.

<sup>(</sup>٢) هذا قول أبي يوسف، وعند محمد إذا كان التالف شهجرا أو قمرا أو ورعا تقوم الأرض عند العقد مزروعة أو غير مزروعة، وكدلك الأشجار مثمرة وغير مشمرة، فربما لا يكون لذلك وقت العقد قيمة تذكر فيتضرر الشفيع بتقويمه عند العقد، ولذلك يدفع هذا الضرر بأن يقسم الشمن علي قيمة الأرص مزروعة وغير مزروعة و فير مزروعة عند العقد، ولذلك يدفع حصة الأرض، يأخذها الشفيع بذلك ولا شك أن هذا اعدل، فقد يكون الثمر أو الزرع عند العقد عديم القيمة، فيلزم الشفيع بكل الثمن، بينما المشترى قد انتفع مع ذلك بما يستحقه الشفيع بمقتضى العقد. راجع المسوط ج ١٤ ص ١٣٤ وما بعدها.

لربهما حين تقويمه، وطريقة ذلك أن تقوم الأرض مغروسة أو مبنية ثم تقوم خالية فسيكون ما بينهما قيمة الغراس أو البناء فيملكه الشفيع بما بين القيمتين، أو تقوم ويضمن نقصه من القيمة وهو ما بين قيمة الأرض مغروسة أو مبنية وبين قيمتها خالية، فإن اختار الشفيع أخذه وأراد المشترى قلعه فله ذلك لأنه ملكه ولو أضر ذلك بالأرض ولا يضمن نقص الأرض حينئذ ولايلزمه تسوية حفرها إذ لم يكن معتديا فيما بنى أو غرس(١).

.

<sup>(</sup>۱) كشاف القباع ج ۲ ص ۳۸۹.

## رَفَّحُ حِس (الرَّبَّى فِي السِّجَنَّى يِّ (أَسِلَتِنَ الِنِهِنَ (الِخِوْوَكِرِينَ

## ما تسقط بم الشفعة

يسقط حق الشفعة بسبب من الأسباب الآتية :

الأول: الرغبة عنها صراحة، ويندرج تحت ذلك ما يأتي :

(أ) الإسقاط الصريح: كأن يقول الشفيع: أسقطت حقى فى الشفعة أو تنازلت عن شفعتى، أو رغبت عنها، أو نحو ذلك، ولا يكون ذلك مسقطا لحق الشفعة إلا إذا صدر بعد ثبوته، إذ لا يقبل الإستقاط إلا الحق الثابت (١). أما غير الموجود فلا يقبل الإسقاط.

وبناء على ذلك لو عرض الجار على جاره أن يشترى داره لأنه يريد بيعها، أو عرض الشريك على شريكه أن يشترى حصته فأبى، لم يسقط بذلك حقه فى الأخذ بالشفعة عند تمام البيع لغيره، وكذلك إذا قال الجار لجاره أو الشريك لشريكه قبل البيع : لا رغبة لى فى الأخذ بالشفعة، أو قال لن أطالب بالشفعة إذا تم البيع أو نحو ذلك، لم يلتزم بما قال، وكان له حق الأخذ بالشفعة عند تمام البيع. وإلى هذا ذهب جمهور الفقهاء وخالف أهل الظاهر. وبعض السلف قالوا : إذا عرض على الشفيع المبيع قبل البيع فسرغب عنه لم يكن له بعد ذلك حق طلبه بالشفعة إذا بيع لغيره، وكذلك إذا أعلن أنه لا يرغب فى أخذه بالشفعة، لأن طلبه بعد ذلك يعتبر تغريرا، ولا يقر على ذلك التغرير. وكذلك لا يقبل الإسقاط من الشفيع بعد أن يتملك المشفوع بالرضا أو بالقضاء لأن إسقاطه فى هذا الحال يعد إسقاطا لحقه فى المشفوع. وليس ذلك الحق إلاملكا والملك لايقبل الإسقاط وإنما يقبل الانتقال بسبب من أسباب نقبل الملكية أو الفسخ برد البيع بسبب فاسخ للعقد وسقوط بسبب من أسباب نقبل الملكية أو الفسخ برد البيع بسبب فاسخ للعقد وسقوط الشفعة بالإسقاط الصريح محل اتفاق بين جميع المذاهب إذا كان ذلك بعد حدوث البيع. أما إذا كان قبل حدوث البيع فلاتسقط الشفعة عند الحنابلة وغيرهم (٢).

<sup>(</sup>۱) إذا سلم الشفيع الشفعة للمشترى وهو لا يعلم بالشراء فهو تسليم، وإن صدقه المشترى أنه لا يعلم، لأنه صرح بإسقىاط حقه بعد الوجوب، وعلمه به ليس يشرط لإسقاطه باللفظ الموضوع له، كالإبراء عن الدين، مبسوط ج ١٤ ص ١١٣ ومحل ذلك إذا لم يخدع ويسلم على اعتبار أن لا حق له، أما إذا سلم على هذا الاعتبار ثم ظهر أن له حقا كان له حق الثيفعة. مبسوط ج ١٤ ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٢.

ويرى الحنابلة أن إقدام الولى على إسقاط شفعة موليه لا يصح ولو كان أبا حتى كان له بعد ذلك الأخذ بالشفعة بعد زوال ضعف أهليته، وقيل ليس له ذلك إلا إذا كان له حظ فيها وعليه الأكثر.

وقد نص فى المادة ٩٤٨ فقرة ١ مدنى مصرى على أن حق الشفعة يسقط إذا نزل عنه الشفيع ولو قبل حدوث البيع، ولا شك أن ذلك يترتب على نزوله عنه صراحة أو دلالة.

(ب) المعاوضة على حق الشفعة، فإذا أسقطه الشفيع نظير عوض مالى سقط حقه ولم يجب له العوض، ومثل ذلك ما إذا باعه، وتوجيه ذلك يكون ببيان نقطتين :

الأولى: بيان السبب في سقوطه، مع أن الشفيع في واقع الأمر ومعناه: إنما علق سقوطه على مال يجب له عوضا عنه، وهذا المال لم يجب ولم يوجد، والمعلق على غير موجود يعتبر كذلك غير موجود إلى أن يوجد بوجوده.

الثانية : بيان السبب في عدم وجموب المال للشفيع بتلك المعاوضة مع ظهور منفعة المتعاقدين فيها.

فأما عن النقطة الأولى فقالوا: إن هذا التعليق فاسد لأنه يقتضى استحقاق مال بالباظل، فإن الشفعة حق مجرد يتبع الرغبة والمشيئة؛ ولا أثر له فى المبيع وما كان كذلك لايعد مالا ولا يستحق به المال، ويكون استحقاق الحال به وجعله سببا لذلك مخالفا للمسروع، فيلغو ذلك التعليق لهذا السبب، وإذا لغا ذلك التعليق وبطل بقى الإسقاط وكأنه إسقاط مطلق لا تعليق فيه، فيفيد أثره من سقوط الحق، دون أن يجب به المال. وأما عن النقطة الثانية، فقد تبين لنا فى بيان النقطة الأولى أنها معاوضة مخالفة للمشروع فتكون باطلة والباطل لا يفيد التزاما(١) وخالف فى ذلك كثير من المالكية، فأجازوا إسقاط حق الشفعة نظير بدل(١) وأوجبوا البدل بذلك للشفيع على من التزمه. ولا شك أن هذا بين(١).

<sup>(</sup>۱) وإلى هذا ذهب الشافعية غير أن منهم من قال : إن شفعته لا تسقط بهده المبادلة إلا إذا علم أنها مبادلة باطلة، فإن كان يظن أن المبادلة صحيحة لم تسقط. روض ج ٢ ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>۲) روى عن مالك : إذا سلم الشفيع الشفعة بعد الشراء على مال أخذه جاز. وإن كان قبل الشراء بطل ورد الحال، وكان على شفعته.

<sup>(</sup>٣) في المدونة : من وجبت له الشفعة فحجاء اجنبي فقال له : خحلة بشفعتك ولك مائة دينار او واربحك فيها، فلا يجوز ويرد ذلك إن وقع، ولايجوز له أن يأخذ بشقعته لغيره أ هـ وبناء على ذلك إذا أخذ الشفيع بالشفعة ليملك غيره بعد ذلك لم يجز، وبطلت شفعته منج ج ٣ ص ٥٠٠

وأما قول الحنفية إن حق الشفعة لا يجوز الاعتياض عنه فمحل نظر، على أننا إذا سلمنا ذلك لهم لم نجد مبررا للقول بسقوط الحق مع تعليقه على أمرلم يتحقق.

(ج) التنازل عن الشفعة لبعض الشفعاء: فإذا تنازل شفيع لأحد الشفعاء عن حقه في الشفعة بعد ثبوته له وكان ذلك قبل تملكه المشفوع فإنه يسقط لمافي ذلك من الرغبة عنه ثم تكون حصته بين سائر الشفعاء بالسوية، لا يختص بها من صدر التنازل له، لأن المتنازل لم يملك بالشفعة شيئا يصح أن يملكه لغيره وهذا محل اتفاق، وكذلك يسقط حقه في الشفعة إذا وهب نصيبه من الشفعة لبعض الشركاء أو لغيرهم لأن ذلك يعد إعراضا عنها.

(د) رضا الشفيع بالشترى. فإذا علم به فرضيه جارا أو شريكا، بأن كان منه ما يدل على ذلك سقط حقه فى الشفعة، لأن هذا الحق لم يشرع إلا لدفع ما يتوقع من ضرر الدخيل ولا يتوقع منه ضرر للشفيع بعد أن رضى عنه وهذا محل اتفاق.

ويرى الحنابلة أن إقدام الشفيع على مساومة المشترى في البيع أو طلبه منه الصلح أو الهبة أو الإجارة ونحو ذلك مسقط لشفعته (۱) لأن ذلك يعد إقرارا منه لبقاء ملكه ولا يسقط حقه بقبوله الوكالة عنه في الشراء لأن ذلك يعد سعيا منه لثبوت حق الشفعة له والمطالبة به، وإذا باع وصى الأيتام لأحدهم نصيبا من عقار مشترك بينهم كان له الأخذ بالشفعة لغير من باع له وليس للوصى إذا كان شريكا معهم أن يأخذ لنفسه في هذه الحال لأنه متهم في بيعه عن موليه حينئذ، وهذا بخلاف الأب إذ يكون له الأخذ لعدم اتهامه، ولو باع الوصى نصيبه لأجنبي كان له الأخذ بالشفعة لموليه الشريك (۲).

الثاني: الرغبة عنها دلالة ويندرج تحت ُذلك ما يأتي:

(i) تأخير طلب المواثبة عن وقته بلا عذر، كأن يعلم بالعقد وبالمبيع وبالثمن وبالمشترى، ثم لا يبادر إلى الإعلان عن تمسكه بحقه في الأخذ بالشفعة بلا عذر

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ج ۲ ص ۳۸۱.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٣.

حتى ينتهى المجلس، فإذا علم فقال: على أن أتروى فى الأمر ونحو ذلك ولم يطلب، سقط حقه فى الشفعة. وقد تقدم عند الكلام على طلب المواثبة ما ذهب اليه المالكية من أن تأخير الطلب مسقط للشفعة إذا أخره لما بعد المدة التى اختلفوا فى تقديرها على ما بيناه سابقا. وفى نهاية المحتاج للشافعية أن الأظهر أن طلب الشفعة يكون على الفور، وإن تأخر الملك، فإذا علم الشفيع بالبيع فليبادر فور علمه من غير فاصل معتاد إلى طلبها. والمرجع فى ذلك إلى العرف فما عده العرف توانيا وتقصيرا كان مسقطا للشفعة ومالا فلا. فإن لم يعلم كان على شفعته وإن مضت سنون(١).

وذهب الحنابلة إلي أن طلب الشفعة بكون على الفور ساعة العلم بالبيع وذلك بأن يشهد الشفيع على المطالبة بها حين يعلم ما لم يكن له عدر يمنعه من المطلب ثم إذا أشهد على المطلب كان له مخاصمة المشترى أمام القضاء ولو بعد أيام أو أشهر أو سنين. ولا يشترط في المطالبة أن تكون بحضرة المشترى ولكن إذا كان المسترى غائبا عن المجلس حاضرا في البلد فالأولى أن يشهد على الطلب خشية المجحود وخروجا من الحلاف وإن أخره بلا عذر سقطت شفعته (٢).

(ب) تأخير طلب التقريرا عن وقته من غير عذر أو عدم القيام به في مكانه، كما قدمنا وكذلك ترك الإشهاد عليه عند من يشترطه في طلب التقرير، أما عند من يرى أنه حسن فلا يكون تركه مسقطا للشفعة. وهذا عند الحنفية أما عند غيرهم فقد تبين - فيما سبق - أنهم لا يرون تكرار الطلب قبل القضاء في التملك بالشفعة.

(ج) تأخير طلب الخصومة أمام القاضى مع التمكن منه عند غير أبي حنيفة، وقد فصلنا ذلك.

(د) مساومة الشفيع للمشترى في المبيع بعد علمه بشرائه، ولو كان ذلك بعد مطالبته بالشفعة، كأن يطلب منه استئجاره أو شراءه بثمن أقل، أو إشراكه معه فيه، لأن هذا يعد رضا منه بشركته أو بجواره، فإن للإجارة مدة تنتهى بانتهائها،

<sup>(</sup>١) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢١٣

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ح ۲ ص ۳۷۹

فيعودان خليطين أو جارين. وطلب الشراء بشمن أقل يتضمن عدم الرغبة في المبيع آبالثمن المتفق عليه ويتضمن الرضا بالشركة أو المجاورة مع هذا، وطلب الاشتراك صريح في الرضا بالشركة، ومن يرغب في شركته يرغب في جواره.

أما إذا لم يعلم بالشراء، ولكنه ساومه على زعم أنه قد تملكه بالهبة مثلا لم يسقط حقه إذ لا علم له بثبوت حق له حتى يعد ذلك دليل إعراضه عنه. وهذا محل اتفاق بين المذاهب.

(ه) قيام الشفيع ببيع المشفوع فيه بالوكالة عن مالكه، فإذاوكل الشريك شريكه في بيع حصته أو الجار جاره في بيع داره أو أرضه فباعها له لم يكن لهذا الوكيل حق أخذها بالشفعة بناء على هذا البيع، لأن قيامه بذلك يتضمن رغبة عن أخذه بالشفعة؛ ذلك لأن الوكيل في البيع يعتبر مملكا، وبسبب مباشرته للعقد يكون ملتزما بتسليم المبيع إلى مشتريه وإتمام تلك الصفقة له، فإذا ما جار أخذ المبيع في هذه الحال بالشفعة كان ساعيا في نقض ما تم من جهته، وكان ذا موقفين متناقضين متعارضين، أحدهما يلزمه بتسليم المبيع وذلك باعتباره بائعا، وثانيهما يجعل له حق استبقائه، وذلك باعتباره شفيعا فلا يقبل منه ذلك. وهذا بخلاف قيامه بشراء العقار المشفوع فيه بالوكالة عن المشترى. لأن قيامه بهذا العقد يعتبر سعيا منه في تحقيق سبب شفعته، ولا يكون به ملتزما بأن يسلم المبيع إلى مشتريه لأن له أن يتخلى عن ذلك بسبب أنه بوكالته عنه لا يلتـزم له بشيء فلا يكون في موقفه تناقض، فيثبت له حق الشفعة.

وذهب الشافعي إلى أن الوكيل في اليبع أو في الشراء إذا كان شفيعا كان له حق الأخذ بالشفعة فيما باعه لموكله أو اشتراه، وسبب ذلك : أن الحقوق لا ترجع إلى الوكيل عنده، بل إلى الموكل، فلا يتعارض موقفه باثعا مع موقفه شفيعا. راجع الروض ج ٢ ص ٣٦٧.

وذهب الحنابلة إلى أن رضا الشفيع بالبيع لا يسقط الشفعة سواء كان صريحا أو دلالة بخلاف رضاه بالمشترى؛ لأن البيع سبب لشبوت حقمه فوجب أن يكون محلا لرضاه ما دام راغبا في حقه وعلى ذلك لا تسقط شفعته إذا ضمن المشترى في الثمن أو دعا له بعده أو قبل الوكالة في البيع عن أحد العاقدين أو جعل له الخيار فاختار إمضاء البيع لم تسقط شفعته لأن المسقط لها أن يرضى بترك حقه بعد ثبوته.

(و) اشتراط البائع خيار الشرط للشفيع وقبوله ذلك، فإذا باع شريك حصته في دار وجعل خيار الشرط لشريكه ان شاء أمضى البيع وإن شاء فسخه، فقبل ذلك، وأمضى البيع سقطت شفعته، لأن إمضاءه دليل رضاه بشركة المشترى، وإن فسخه لم يكن له حق الشفعة أيضا لأنه إنما يثبت بالبيع وقد ارتفع بالفسخ (۱). وهذا بخلاف ما إذا شرطه المسترى للشفيع، إذ للشفيع في هذه الحال قبل إمضاء البيع أو فسخه حق الأخذ بالشفعة، لخروج المبيع من ملك بائعه، فإن فسخه فلا شفعة لوال السبب في ثبوتها (۲)، وإن أمضاه فيلا شفعة له كذلك على ما يظهر لي، لأن إمضاءه مع عدم الحاجة إليه في ثبوت الشفعة يعد دليلا على الرضا بالمشترى.

(ز) ضمان الشفيع المشترى في الثمن للبائع، أو ضمانه للمشترى الدرك(٢). فإذا ما ضمن الشفيع للبائع المشترى في الثمن، أو ضمن للمشترى درك البيع، كان ذلك رضا بتمام البيع للمشترى، فيسقط حقه في الشفعة.

الثالث: مطالبة الشفيع ببعض العقار المبيع عند علمه به عــلى رأى محمد، خلافًا لأبى يوسف وقد بينا هذا.

الرابع: أن يخرج الشفيع العقار المشفوع به من ملكه قبل تملكه المشفوع فيه، سواء أكان يعلم ببيعه أم لا. فإذا باع شخص حصته في الدار المشتركة بعد أن باع شريكه حصته فيها سقط حقه، سواء أكان بيعه لحصته بعد أن طلب الأخذ بالشفعة أم قبل أن يعلم أن شريكه قد باع حصته، وذهب أحمد إلى أن حقه لا يسقط إلا إذا كان بيعه لحصته بعد العلم ببيع شريكه أما إذا باع قبل أن يعلم، وكان بيعه بعد بيع شريكه كان له حق الأخذ بالشفعة (٤). لأن بيعه في الحال الأولى يعد إعراضا عن حقه، وليس كذلك بيعه في الحال الثانية فيكون له حق الطلب لثبوت حقه قبل أن يبيع، وعدم سقوطه بالبيع، لأن أحمد لا يشترط أن يبقى الشفيع مالكا لما يشفع به حتى يملك.

<sup>(</sup>١) أي ولم يتحقق قبل ذلك خروج المبيع من ملك بانعه، وهو الشرط لثبوت الشفعة.

<sup>(</sup>۲) ای ولان إعراضه عن سببها وشغله برفعه إعراض عنها.

<sup>(</sup>٣) ضمان الدرك : أن يضمن الشفيع البائع فيما يدرك المشترى من استحقاق المبيع ونحوه.

<sup>(2)</sup> ذهب الشافعي إلى أنه لو باع الشفيع حـصته في العقار المشترى أو بعضها بعـد ثبوت السبب وهو العقد، وقبل التملك سقطت شفعته، لزوال شركته في الحال الأولى، ولرضاه بسقوط شفعته في بعض المبيع في الحال الثانية، وهي لا تتجزأ بعد وجود السبب روض ج ۲ ص ۳۷۸.

الحامس: عدم إحضار الثمن عند القضاء بالشفعة على ما روى عن محمد، ورواه الحسن عن أبى حنفية، وقد بينآ هذا فيما تقدم.

السادس: موت الشفيع قبل تملكه العقبار المشفوع فيه، فيسقط حفه في الأخذ بالشفعة ولا ينتقل إلى ورثته، وقد بينا ذلك أيضا فيما منضى (راجع سقوطها بترك الوصى ص ١٥٩).

وقد علمت أن أرجح الآراء عند الحنابلة أن الشفيع يتملك العقار المشفوع فيه بطلبه دون حاجة إلى رضا من المشترى أو قضاء من القاضى، وعلى ذلك إذا توفى الشفيع بعد الطلب فقد توفى وهو مالك للمشفوع فيه، فيورث عنه، لأنه عين مالية مملوكة. أما إذا توفى قبيل الطلب فلا يكون للوارث حينئذ حق الشفيعة لسقوطه بالموت حينئذ وقد قضت محكمة النقض بأن خيار الشفعة ينتقل إلى الورثة باعتباره مالا يورث لا باعتباره حقا متصلا بشخيص الشفيع وعليه فيهى تثبت للوارث ولو كانت وفاة مورثه قبل إبداء رغبته في الأخذ بها.

وقد نص في المادة ٩٤٨ فقرة ٢ وفقرة ٣ على أن حق الشفعة يسقط بانقضاء أربعة أشهر من يوم تسجيل عقد البيع وفي جميع الأحوال الأخرى التي نص عليها القانون، ومن ذلك زوال سبب الشفعة قبل الآخذ بها أي قبل صدور الحكم بثبوتها أو تسليم المشترى بها، كما لو تصرف الشفيع في الحق الذي يستند إليه في طلبه الشفعة بضرفا ناقلا للملكية قبل الأخذ أو زال عنه هذ الحق لأي سبب من الأسباب قبل الأخذ كما إذا طلب الجار الأخذ بالشفعة؛ لأن للأرض المبيعة حق ارتفاق على أرضه فنزل عنه المشترى قبل الحكم للشفيع بها ومن ذلك إخلال الشفيع بالمواعيد الواجب مراعاتها في الأخذ بالشفعة أو بالإجراءات الواجب الخذيال.

#### رَفَّحُ حِب (لارَّحِيُ (الْجَثَّرِيُّ (أَسِكْتِ) (الإِثْرَةُ (الِنِوْدَى /سِت

#### الوراثة

الوراثة سبب من أسباب تملك الأعيان، كما هي سبب أيضا لتملك المنافع على ما سبق بيانه، فإذا توفي إنسان انتقل ما كان يملكه من أعيان مالية عند وفاته إلى ورثته بمحكم الشارع رغب في ذلك أم لم يرغب وأصبحوا خلفاءه في هذه الأعيان، ومن ثم كانت الوراثة خلافة وذلك محل اتفاق بين الفقهاء، غير أن خلافة الوارث لاتتجاوز مايرثه عن مورثه من أموال. وهذه إحدى المسائل التي يثبت الملك فيها دون توقف على الرضا ممن يثبت له، فقد جاء في الأشباه والنظائر: لا يثبت الملك لإنسان بغير اختياره وذلك هو الأصل العام وقد خرج عن هذا الأصل الملك يثبت للوارث فيما يتركه مورثه، والموصى به يثبت فيه الملك للموصى له بمجرد وفاة الموصى مصرا على الوصية عند بعض الفقهاء ممن ذهب إلى أن الوصية تتم بإيجاب الموصى وموته مصرا عليها دون توقف على قبولها من الموصى له شأنها في ذلك شأن الميراث. وقد ذهب الحنفية إلى أن الوصية للحمل يثبت فيها الملك دون توقف على القبول وماوهب للعبد فقبله وقبضه يثبت الملك فيه لسيده من غير توقف على رضاه؛ وغلة الوقف يثبت الملك فسيها للموقوف عليه عند ظهورها أو عند قسبضها من الناظر على الوقف دون توقف على قبوله الموقوف عليه- وقد يقال أن القبول هنا حكمي والملك متوقف عليه بدليل أن الملك لايثبت له إذا ما رفض الوقف، ويثبت الملك للزوج في نصف المهر إذا ما طلق قبل الدخول وقبل قبض الزوجة الصداق، أما بعد الدخول فلا يثبت له الملك فيه إلا بالقضاء أو الرضا، والمبيع المعيب إذا رده المشترى قبل قبضه يثبت الملك فيه للبائع دون توقف على قبوله، أما بعد قبضه فلابد لعود ملك البائع إليه من الرضا أو القضاء وملك المجنى عليه للأرش في الجناية عليه، وفي الشفعة يدخل الثمن في ملك المشترى جبرا عنه وكذلك الحكم في ثمن المبيع إذا هلك في يد البائع قبل قبضه وقد قبض الثمن البائع أو كان عينا ولم يقبضه، ونماء الملك يثبت لصاحبه من غير توقف على الرضا، وعسل النحل الناتج من نحل استقر في أرض مملوكة يثبت لمالك الأرض، وكذلك بيض الحيوان الذي يدخل ملك شخص فيبقى فيه(١).

(١) الأشباه ص ٢ ٢، ص ٣ ٢ طبعة أسلامبول.

وتعد الوراثة نتيجة طبيعية للملكية الفردية واستمرارها، إذ لو كانت موقوتة بحياة المالك وتنتهى بانتهائها، ولا تنتقل بوفاته إلى أقرب الناس إليه وأحبهم لديه ومن يعدهم جزءا منه ويعد حياتهم استمرارا لحياته لما وجد عنده الحافيز على الاحتفاظ بأمواله والعمل في تنميتها والاستزادة منها، ولذا كان انتقال المال بالوراثة إلى الورثة أمرا تفرضه النظم الاقتصادية الاجتماعية، ويشير إلى هذا قوله على لعاذ: "إنك إن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس" ولذا كانت أحكام الوراثة وقواعدها من النظام العام الذي لا يجوز الخروج عنه ولا الاتفاق على خلافه.

وقد فرض القرآن الكريم شريعة الوراثة وبين كثيرا من أحكامها التفصيلية فقال تعالى : ﴿ للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قل منه أو كثر نصيبا مفروضا ﴾ وقال : ﴿ يوصيكم الله في أو لادكم للذكر مثل حظ الأنثيين ﴾ الآيات من سورة النساء.

وجاءت السنة بيانا لكثير مما أجمله القرآن من ذلك قوله وكلي الذي حقا أو مالا فلورثته ولسنا هنا بصدد بيان أحكام الوراثة وتفصيلها، وإنما الذي يعنينا هنا بيان أنها سبب من أسباب تملك الأعيان، وليس في ذلك خلاف فقد اتفقت كلمة جميع المذاهب على أن مآل ما يتركه المتوفى إلى ورثته بعد أن يقضى منه كل حق تعلق به من تجهيزه وأداء ديونه ووصاياه، وهي أمور كلها من حاج المتوفى والمتوفى فيها أولى بماله من غيره فلا يعد مع ذلك أنه قد تركها لغيره. غير أن الفقهاء قد اختلفوا في انتقال مال المتوفى إليهم متى يكون. أيكون فور وفاته في جميع الأحوال أم يتأخر عنها بسبب يدعو إلى تأخره في بعض الأحوال؟

وخلاصة أقوالهم فى ذلك أن المتوفى قد يكون مدينا عند وفاته فتتعلق ديونه بتركته وتعد التركة محملة بها، وقد لا يكون مدينا فلا تتعلق بتركته ديون، فإذا توفى عن دين فقد يحيط بكل تركته بأن يكون مساويا لها أو يزيد وقد لا يحيط بها فتزيد قيمتها عنه.

فإذا كانت التـركة غير مدينة بأن توفـى صاحبها ولا دين عليــه انتقلت فور

وفات إلى ورثته بحسب أنصبائهم لا خلاف فى ذلك، مع ملاحظة خلوها من الوصايا، أما عند شغلها بها فما كان منها بيقود لم يمنع انتقال التركة عند الجمهور خلافا لفئة قليلة من الحنابلة، وما كان منها بجزء من أعيان التركة منع انتقاله إلى الورثة لثبوت الملك فيه للموصى له بقبوله، أما إذا كانت مدينة فقد اختلفت آراؤهم وهاك بيانها

#### مذهب الحنفية:

ذهب الحنفية إلى أن التركة إذا كانت مدينة عند الوفاة بدين محيط أو غير محيط لم ينتقل شيء منها إلى ورثة المتوفى وحال الدين دون انتقالها إلى أن تسدد ديونها ويستندون في ذلك إلى قوله تعالى في آيات المواريث: ﴿ من بعد وصية يوصى بها أو دين ﴾. إذ مقتضاه أن لا نصيب لأى وارث إلا بعد وفاء الدين، وذلك ظاهر في أن الورثة لا يملكون إلا بعد وفاء الدين، وأن الدين يمنع انتقال ملكية التركة إلى الورثة، وهو مع ذلك لا يحول دون تعلقه بها، وذلك هو رأى محمهورهم سواء أكان الدين لأجنبي عن الميت أم لوارث من ورثته، ومنهم من يرى أن الدين إذا كان لوارث لم يمنع انتقالها إلى الورثة إذا لم يكن ثمة وارث غيره كما في الخانية. أما إذا كإن معه وارث آخر فإن دينه يمنعه من تملك حصته، خانية نقلا عن المحيط.

وذهب آخرون منهم إلى أنه إذا كان غير محيط لم يمنع تملك الوارث لجميع التركة فتنتقل جميعها إلى الورثة. وذهب آخرون إلى أنه يمنع تملك الورثة فيها بقدره فقط، فقد جاء في الخانية: الدين وإن قل يمنع ملك الوارث بقدره كالكفن. وهذا القول هو أعدل الأقوال، ولا تنافيه الآية إذ يكون المعنى فيها: أن ما بين للورثة من أنصباء إنما يسسب إلى التركة بعد الوصية والدين دون أن تتعرض الآية لبيان انتقالها كلها بالوراثة إلى الورثة أو انتقال بعضها.

#### مذهب المالكية:

قال الحطاب في باب الجنائز أن لا ميراث إلا بعد الدين، وجاء في الخرشي: الدين مقدم على الميراث فلا ملك للورثة إلا بعد أدائه، وظاهر هذا الإطلاق أنه لا فرق عندهم بين دين مستغرق ودين غير مستغرق.

#### مذهب الشافعية:

لا يمنع الدين انتقال التركة فور الوفاة إلى الورثة وتنتقل إليهم محملة بما عليها من الديون، وتكون رهنا جعليا شرعيا بها ويستندون في ذلك إلى حديث : «من ترك حقا أو مالا فلورثته» إذ جاء مطلقا غير مقيد بأى قيد وبنوا على هذا عدم صحة تصرف الوارث في التركة قبل سداد دينها كما لا يصح تصرف الراهن في الرهن قبل الوفاء للدين.

مذهب الحنابلة:

وللحنابلة روايتان :

إحداهما : تقضى بأن الدين يمنع من انتقال التركة إلى الورثة لا فرق بين أن يكون دينا لله أو دينا للعباد، وبين دين مستخرق ودين غير مستغرق. وهذه رواية ابن منصلور كسما يدل عملى ذلك الإطلاق في الآية : ﴿ من بعد وصية يوصى بها أو دين ﴾ .

وهناك قول ثالث عندهم : هو أن المستخرق بمنع انتقالها دون غيـر المستغرق فإنه لا يمنع كما هو رأى بعض الحنفية.

وأعدل هذه الآراء أن الدين بمنع انتقال ما يوفى به من التركة ولا يمنع ما فوق ذلك، وقد بينا أن الآية لا تتعارض مع ذلك والأمر كذلك بالنسبة إلى الحديث: "من ترك حقا أو مالا فلورثته» إذ يكون المعنى فيه أن الذى يصح أن يوصف بأن المتوفى قد تركه هو ما يتركه غير مشغول بحاجة. أما ما كان مشغولا بحاجة من وصية أو دين فلم يتركه لورثته وإنما سبيله سبيل وفاء حاجته، على أننا لا نغفل ما لرأى الشافعية من قوة بالنظر إلى هذا الحديث فهم يرون أن التركة كلها تنتقل محملة بحقوقها المتعلقة بها إلى الورثة.

#### تصرف الورثة في التركة:

ويترتب على هذا الخلاف في انتقال التركة إلى ورثة المتوفى حكم تصرفهم فيها قبل سداد الديون .

وخلاصــة رأى الحنفــية في ذلك أن ليس للورثة تصــرف في التركــة المدينة ــــ باعتبار أنهم مالكون لها. وهذا لا ينفي أن يكون لهم حق التنصرف فيها باعتبارهم خلفاء الميت فسيها فسيتصرفون في حدود ذلك لمصلحة المتوفى كالبسيع لسداد دينه وتنفيذ وصيته لا لأنفسهم، ولذا اختلف الحنفية فيمن له ولاية بيع التركة المستغرقة لسداد الدين. فمنهم من جعلها للقاضي لا للورثة، فعلى ذلك ما جاء في التنوير والدر : من أن ولاية بيع التـركة المستغرفـة بالدين لأجل سداد الديون للـقاضي بحكم ولايته العامة لا للورثة، لعدم ملكهم لها، وقد على ذلك ابن عابدين في حاشيته على الدر: بأن ولاية بيعها لسداد الديون كـما تكون للقاضي بحكم ولايته تكون أيضا للورثة إذا طلب منهم الغرماء ذلك لرضاهم به، أما إذا باعوها بدون رضاهم فلا ينفذ بيعهم. وقد نص الفقهاء على أن القاضي إذا باعها لسداد الدين بحكم ولايته لايجور له أن يبيعها إلا بحضرة الورثة، لما لهم من حق إمساكها وقضاء الدين من أموالهم، نص على ذلك الشرنبلالي في حاشيته على الدر، والحموى في حاشيته على الأشباه والنظائر. ومن الحنفية من جعل ولاية بيع التركة المستغرقة لأجل سداد الديون لكل من القاضي والورثة، القياضي لولايتُه العامة، والورثة لخلافتهم عن الميت، فيكونون في ذلك كالوصى الأجنبي غيير الوارث فإنه له بيع التركة لذلك بطريق الخلافة، ومما يتفرع على هذا ما في الذخيرة: قبالت الورثة في التركة المستغرفية لا نتعرض لها، ولانبيعيها ولا نقضي الدين من مالنا، قيل: يبيعهـا القاضي، أو الوصى عن الميت، وقيل يجبرون على البيع إذا طلب الغرماء ذلك، فإن امتنعوا باعها القاضي وقضي الدين، وبمثل ذلك يمكن أن يعلل منا قد يرى في بعض القروع من جنواز تصرف الوارث في التنركة المستغرقة.

ذلك هو رأى من يقول من الحنفية بأن الوارث لا يتملك التركة المدينة مطلقا. وعليه إذا تصرف الورثة في التركة المدينة بالبيع مثلا فإن الدائنين يتبعون أعيانها أين ذهبت لبطلان هذا التصرف، ولا يستطيع المشترى دفعهم وإنما يرجع على من باعه من الورثة بما أداه إليه من ثمن.

أما من يرى منهم غير هذا الرأى في الدين الذي لم يحط بالتركة، ويذهب إلى أن الوارث يتملك معه جميع التركة؛ أو يذهب إلى أنه لايتملك منها معه إلا

<sup>(</sup>١) راجع النهاية والروض من كتاب الشفعة.

مافضل عن مقداره، فإن رأيهم هذا يقضى بجواز تصرف الوارث فيها ما دام لم يضر بحق دائنها، ذلك لأنها إما محلوكة له وقد تعلق بها حق الدائن فتصير حينئذ شبيهة بالعين المرهونة من ناحية أنها محلوكة للوارث وحق الدائن متعلق بها كالعين المرهونة فإنها محلوكة للراهن وحق المرتهن متعلق بها، وأن ذلك لم يمنع الراهن من أن يتصف فيها فينفذ تصرفه ما دام لم يمس حق المرتهن، وأما محلوك بعضها للوارث دون بعضها الآخر فتشبه المال المشترك وتعطى لذلك حكمه من ناحية أن لأحد الشريكين أن يتصرف في حصته بشرط ألا تمس حصة غيره، وعلى ذلك تكون النتيجة الإجمالية لهذين الرأيين أن تصرف الوارث صحيح ما دام لم يمس حقوق الدائنين، فإذا مس حقوقهم توقف لذلك، وبناء على ما ذكر إذا ما تصرف فيها الوارث فترك من أعيانها ما يقوم بسداد ديونها أو سدد ديونها فعلا من ثمن ما تصرف فيه، أو باعها للدائن نظير دينه، أو باعها لمن يقوم بسداد الدين من الثمن مع التزامه بذلك ورضا الدائن به، أو قام الوارث فعلا بسداد الدين من ماله، إذا مع حصل شيء من ذلم نفذ تصرف الوارث دون حاجة إلى تجديده، ويؤيد ذلك ما خصل شيء من ذلم نفذ تصرف الوارث دون حاجة إلى تجديده، ويؤيد ذلك ما نقله إليك من الأحكام الآتية المنقولة عن جامع الفيصوليين والأنقروية والفتاوى نقله إليك من الأحكام الآتية المنقولة عن جامع الفيصوليين والأنقروية والفتاوى

١ - للوارث بيع حصته من التركة لسداد حصته من الدين لإ بيع حصة غيره
 لأنها ملك غيره.

٢ - لو غاب الوصى فباع بعض الورثة بعض التركة لسداد دين الميت وتنفيذ وصاياه فسد البيع إلا أن يكون بأمر قاض، وهذا في التركة المستغرقة، وإلا نفذ تصرفه في حصته، إلا أن يكون المبيع بيتا معينا من دار أو ما أشبه ذلك، أى فلا ينفذ تصرفه حينئذ لأنه باع مالا بملك مع ما يملك.

٣ - بيع الوارث للتركة غير المستغرقة ينفذ في جميعها إذا انحصرت فيه وإلا فيقدر حصته .

٤ - بيع الوارث شيئا من التركة لأداء الدين يجوز إذا لم يكن الدين محيطاً
 بها.

٥ - لو أخمل بعضهم عينا من التركة ليمقضى من ماله دينا على الميت،

ورضى بذلك باقى الورثة لم يجز إلا برضاء الغرماء، إذا كان الدين محيطا، وإلا جاز ويكون هذا بيعا من بقية الورثة لانصبتهم فى العين نظير ماعليهم من الدين، لأنهم لو دفعوها إلى أجنبى لأداء الدين صح، وكان ذلك منهم بيعا فكذا هذا، ولو كان الدين محيطا لم يصح، أى لم يصح حينئذ دفعها لأجنبى لأداء الدين لأنهم لا يملكون.

٦ - لو باع الوارث دارا من التركة بلا إذن باقيهم وكفن الميت بغير إذنهم
 جاز البيع في حصته لو لم تكن التركة مستغرقة بالدين.

٧ - قال صاحب جامع الفصوليين بعد أن نقل بعض الأحكام المتقدمة ما نصه : فدل هذا وما قبله على أن بيع الوارث شيئا من التركة، يجوز قبل أداء الدين إذا لم يستغرقها، أه.

هذه الأحكام المتقدمة بينة الدلالة على جواز تصرف الوارث في التركة التي لم يحط بها الدين عند الحنفية، وقد يفهم من الإطلاق في بعضها أن ذلك الجواز غير مقيد بقيد عدم المساس بحقوق الدائن كالإطلاق الموجود في الحكم الثالث، ولكن الذي يظهر لي أن هذا الحكم مقيد بعدم الإضرار بحقوق الدائنين ويدل على ذلك أمور:

الأول - ما جاء في الحكم المنقول أولا من تقييد البيع الجائز بأن يكون لسداد الديون، ومعنى ذلك أن تكون نتيجة هذا البيع سداد ما يخص الحصة المبيعة من الدين، سواء أكان ذلك بدفع ثمنها فعلا في الدين عن طريق المقاصة إذا كان البيع للدائن، أم عن طريق الأداء إليه إذا كان البيع لغيره، ولا يمكن أن ينصرف ذلك الشرط إلى اشتراط نية السداد عند البيع وإلا كان الشرط في جواز البيع نية باطنية لا يمكن علمها ولا الاطلاع على حقيقتها، ومثل ذلك لا يصح أن تبنى عليه معاملات الناس بعضهم مع بعض واشتراط السداد فعلا لجواز البيع يدل على أن هذا التصرف لم يجز إلا لأنه كان في مصلحة الدائن؛ وقد جاء هذا الشرط في الحكم الثاني والرابع والخامس أيضا.

الثانى: ما جاء فى جامع الفصوليين وغيره: (1) للوارث أن يأكل من التركة لو فى غير المأكسول وفاء للدين ولا وارث سواه. (ب) باع الوارث الكبير شيئا من التركة، ليس للوصى نقضه إن كان فى يده شىء غير ذلك يستطاع أن يباع فيسدد من ثمنه الدين وتنفذ الوصايا.

فهدان الحكمان يدلان صراحة على تقييد التصرف - ولو كان بالأكل منها - بعدم الإضرار بحق الدائن. وإذن يحمل عليهما غيرهما من الأحكام المطلقة التي لم تشر إلى هذا القيد، لأنها في موضوع واحد والجمع بينها بذلك أولى من الذهاب إلى أنها أحكام أنتجتها مذاهب في الموضوع مختلفة.

الثالث: مقتضى القواعد الفقهية العامة التي توجب المحافظة على الحقوق اللازمة المستقرة كحق المرتهن وحق المستأجر وحق الدائن عند تصرف المريض وعند الحجر للدين. فإن هذا الأصل العام يوجب المحافظة على حق الدائن في التركة إذا تصرف الوارث فيها، بل المحافظة في هذه الحال أوجب منها عند تصرف المريض في ماله، لأنه إذا منع المريض وهو مالك من أن يتصرف محافظة على حقوق دائنيه، فلأن يمنع وارثه من بعده أولى، وظنى أن ذلك لا ينسغى أن يكون موضع ريبة أو خلاف حتى تطرد القواعد وتتسق الأحكام.

ومقتضى ما تقدم أن الوارث إذا تصرف فى التركة التى لم يحط بها الدين فباع منها عينا أو وهب أو أجر أو رهن كان هذا التصرف صحيحا نافذا ما بقى فى التركة ما يفى بسداد ديونها. ورضى الغرماء بذلك إذا تصرف فى جميع أعيان التركة فأجاز الدائن هذا التصرف، فقد نرى نفاذ هذا التصرف الإسقاطه حقه وهو تعلق الدين بها، وذلك لأن هذا التعلق ما كان إلا لأجله، وإذا كان له أن يسقط الدين فأولى أن يسقط ما يكون لوجود الدين من أثر وهو تعلقه بأعيان التركة، غير أنه يظهر لى أن هناك حقا آخر يمنع من نفاذه هو حق المتوفى فى وفاء دينه، ولوجود هذا الحق نصوا على أن الغريم له أن يرجع عن إجازته وهو لا يجوز أن يرجع فيها إذا كانت غير معتبرة؛ لأنها لو كانت معتبرة كان التصرف حينئذ لازما لا يقبل البطلان بالرجوع عنها، ولكن إذا وفى حقهم من البدل نفذ التصرف لزوال لا يقبل البطلان بالرجوع عنها، ولكن إذا وفى حقهم من البدل نفذ التصرف لزوال المستقل بالتركة وإلا اقتصر هذا التصرف قد صدر من الورثة جميعا أو من الوارث هو بين من الأحكام المتقدمة.

رأى الشافعية: تبين لنا مما مضى أن الشافعية على رأس الفريق الذين يذهبون إلى أن الوارث يتملك التركة المدينة بمجرد وفاة مورثه، ولكنهم مع ذلك لايذهبون إلى جواز تصرف الوارث فيها حال قيام الدين، ذلك بأنهم يرون أن الوارث إنما

يتملكها في هذه الحال مسغولة بحق الدائن، وأن هذا الحق متعلق بجمسيع أعيانها تعلق الدين بالعين المرهونة به كما تقدم، سواء أكان الدين محيطا بها أم غير محيط. ولذا لم يجز له أن يتصرف فيها مع تعلق هذا الحق بها، كما لم يجز للراهن أن يتصرف في العين المرهونة مع قيام الدين، لا فرق في ذلك بين أن تكون التركة مستغرقة بالدين أو غير مستغرقة، لأن تعلق الدين بجميع أعيانها ثابت في الحالين، وعلى ذلك إذا باع الوارث منها عينا أو وهبها أو أجرها أو رهنها أو صالح عليها، كان ذلك منه تصرفا باطلا لايصح، ولو سدد بعده الدين أو برئت ذمة المتوفى، لأن التصرفات عندهم إما صحيحة وإما باطلة، وإذا وقعت باطلة لم تصح بعد ذلك.

ومن هذا علمنا أن تصرف الوارث في التركة المدينة إنما بطل مراعاة لحق الدائنين لتعلق حقهم بمالية التركة عند حمصول التصرف، وكان مقتضي هذا أنه إذا حريب تصرف الوارث بإذن الدائنين صح تصرفه ونفذ كما ينفل تصرف الراهن في العين المرهونة إذا كان بإذن من المرتهن ولو ترتسب عليه نقل ملكيتهــا إلى شخص ثالث، وذلك لتنازل صاحب الحق عن حقه، ولكن الشبراملسي من علماء الشافعية ذكر في حاشيته على النهاية أن تصرف الوارث في التركة المدينة غير صحيح، ولو كان بإذن من رب الدين، وهذه تفرقة لا تتفق مع قولهم بأن تعلق الدين بالتركة كتعلقه بالعين المرهونة به، ولعل سبب هذه التفرقة أن المرتهن إذا أذن الراهن بالتصرف، في العين المرهونة كان ذلك منه تنازلا عن الرهن وإبطالاً له، فتخلص العين من حقه، ويصير الدين بلا رهن، وأن الدائن إذا أذن الوارث بأن يتصرف في التركة المدينة لم تبرأ بإذنه ذمة المتوفى، ولاتزال نفسه معلقة بدينه حتى يقضى عنه، فإذا تضمن إذنه نزولًا عن حقه بـقى حق المتوفى في سداد دينه فلا يصح تصـرفه بناء على ذلك، وقد استثنوا من ذلك تصرف الوارث في التركة لسنداد الديون فجعلوه صحيحا إذا كان بإذن من جميع الدائنين، أوبإذن من القاضى، ولم يكن الثمن أقل من القيمة، لأن ذلك يعد من باب المسمارعة إلى قضاء دين الميت وتخليص نفسمه بإيفاء ديونه لأربابها، فتوافرت بذلك مصلحة الميت ومصلحة الدائن وما بطل تصرفه إلا لأجل ذلك.

هذا ومن الشافعية من يرى عدم تعلق الدين بجميع أعيان التركة إذا كان أقل من قيمـنها كما قدمنـا، وأنه لا يتعلق حيننذ إلا بقدره منهـا، لأن الحجر في المال

الكثير لأجل التاف الحقير غير مقبول، ومقتضى هذا الرأى أن تصرف الوارث فى هذه الحال يكون نافذا ما دام فى التركة من الأعيان ما يقوم بسداد الدين، وهذا الرأى مع وجاهت وموافقته لأرجح آراء الحنفية خلاف الظاهر عندهم، والأصح عندهم أن الدين وإن قل يمنع الوارث أن يتبصرف فى التبركة قبل سداده، راجع النهاية وحواشيها.

وبناء على ما تقدم إذا تصرف الوارث في التركة الخالية من الدين صح تصرفه ونفذ ما دام لم يتعد حصته منها، فإذا ما طرأ بعد ذلك دين كأن يكون المتوفى قد حفر قبل وفاته حفرة في غير ملكه فتردى فيها حيوان بعد وفاته فتلف فلزمه بذلك ضمانه، أو كأن يرد بسبب العيب مبيع باعه المتوفى قبل وفاته على وارثه بعد تصرفه في التركة، لم يبطل بذلك تصرفه، إذا كان الوارث المتصرف موسرا، وألزم الوارث في هذه الحال بأداء ما لزم الميت من ضمان، أو برد ما أخذ من ثمن، فإن لم يقض ذلك من ماله بسبب من الأسباب فسمخ تصرفه واتبع صاحب الحق أعيان التركة حيث وجدت حتى يستوفى حقه، ثم يرجع من أخذت منه العين، على من باعه إياها بما دفع فيها من ثمن.

ولا شك أن في هذا الحكم إجحافا بحق من تلقى الملك عن الوارث، لأنه إنما اشترى منه عينا لايتعلق بها حق وقت الشراء، فيجب أن تسلم لمشتريها، فإذا طرأ بعد ذلك حق لآخر، وجب أن يتعلق هذا الحق ببدل تلك العين إن كان لها بدل، أو بذمة الوارث المتصرف إن لم يكن لها بدل، وألزم حينئذ بالضمان في ماله إن كان لمه مال كما هو المذهب، بشرط ألا يتجاوز ذلك الضمان قيمة العين المتصرف فيها وقت التصرف، فإن لم يكن له مال فنظرة إلى ميسرة، ولا سبيل إلي من تصرف معه، وإلا ضاعت المثقة بالورثة وأحجم الناس عن معاملتهم فيما يرثونه لأمور وهمية يجب ألا يقام لها وزن في التشريع.

والنتيجة النهائية أن الشافعية يرون أن تصرف الورثة في التركة المدينة بأى دين قبل سداد، تصرف باطل، فإذا صدر تبع الدائنون أعيان التركة حيث كانت وكان للمشترى مثلا الرجوع بما أدى على من باعه من الورثة.

رأى المالكية: وأما المالكية فقد علمت أنهم من الفريق الأول الذين يذهبون إلى أن الوارث لا يتملك التركة المدينة إلا بعد وفاء ما عليها من الديون، ومع ذلك

فمذهبهم في الحكم على تصرف الوارث في التركة المدينة قبل سداد الدين يختلف بعض الاختلاف عما ذهب إليه الحنفية فيه، وذلك لاختلافهم في الأسس التي بنوا عليها آراءهم. فمن المتفق عليه بينهم أن ما يتركه المدين من مال بعد وفاته تتعلق به حقوق دائنيه، وأن حق الدائن فيه مقدم على حق الـورثة لقوله تعالى: ﴿من بعد وصية يوصي بها أو دين﴾ وأن هذا التقدم يقتضي الاينفذ للوارث في التركة المدينة تصرف إذا منا حصل قبل أداء الدين، وأن ذلك قند يتخذ أمارة على عندم ثبوت ملكه لها في هذه الحال، ولكن مع ذلك اختلف نظرهم فذهب الحنفية إلى ما سبق بيانه، وذهب بعض المالكيــة إلى اعتبار هذا حقــا لله تعالى بمقتضى الآية المتــقدمة الذكر، وبني على ذلك أنه لايصح لـ لوارث أن يتصرف في التركـة المدينة قبل أداء الدين، وسواء أكان الدين مستغرقا أم غير مستغرق. وسواء أكان في باقي التركة بعد تصرفه وفاء بالدين أم لا. ويدل على ذلك ما في البهجة نقلا عن الوثائق المحمودية: إذا أوصى بقطيع من ماله وكان عليه دين لم يجز لأحد من الورثة قبل أداء الدين أو تنفيذ الوصية بيع شيء من التركة لامشاعا ولا مقسوما، وإن باع شيئا وإن قل فسخ البيع، لـقوله تعالى: ﴿ من بعد وصيـة يوصى بها أو دين﴾. أ هـ. قال صاحب البهجمة : وظاهر هذا النص أن بيع الوارث لشيء من التركة قبل أداء الدين يفسخ، وإن التزم الورثة الدين أو كان في باقى التركة وفاء به، وهذه رواية أشهب عن مالك، وقال في موضع آخر : ولا يجوز الصلح في التركسة قبل وفاء الدين أ هـ. ومن الواضح أن تصرفاته كلها في ذلك سواء، وهذا يتفق في النتيجة مع رأى الشافعية المتقدم وهو فساد تصرف الوارث في التركة المدينة قبل سداد الدين، وعدم صحته بعد ذلك، ولو قام الوارث بسداده أو تنازل عنه ربه.

وذهب آخرون منهم إلى اعتبار ذلك حقا للدائن لاحقا لله تعالى،قال صاحب البهجة : هل السنهى عن البيع قبل أداء الدين لحق الله تعالى أو لحق المخلوق؟ ذكر ابن عرفه : أنهما قولان، ثم نقل عن ابن محرد وعن الساملى ترجيح أحدهما وهو أنها حق للمخلوق وأن ذلك أشبه بظاهر الكتاب.

وبناء على هذا القول يكون تصرف الوارث فى التبركة المدينة قبل أداء الدين صحيحا إذا لم يمس حق الدائن ولم يتضرر به كأن يأذن به قبل مباشرته، أويتنازل عن دينه، أويبقى من التركة بعد التبصرف مايسدد منه الدين. لافرق فى ذلك بين

أن يكون الدين محيطا أو غير محيط. قال في البهجة نقبلا عن الشامل: ويمنع الوارث من بيع شيء من التركية قبل وفاء الدين، فإن فيعل ذلك، وكان في باقي التركة وفاء بديونهم، أو قام الورثة بدفع هذه الديون من أموالهم أوتنازل الدائنون عن ديونهم، نفذ البيع ولزم، وإن لم يقدر الدائنون على أخذ ديونهم من المبيع فلذلك حالتان : الأولى - أن يكون الورثة عالمين بالدين وقت تصرفهم، أو أن يكون الميت مشهدورا بأنه مدين، وعند ذلك يفسخ البيع إلا إذا دفع المشترى قيمة المبيع يسوم قبضه، فإذا دفعها لزم البيع ورجع على بائعه من الورثة بماغرم من قيمته. الثانية \_ أن يكون الورثة غير عالمين بالدين ولم يكن الميت مشهورا بأنه مدين، وعند ذلك يسلم المبيع لمشتريه، ويرجع الغرماء على الورثة بقدر الثمن، سواء أكان فيه وفاء بالدين أم لا، ولا رجوع لهم على المشترى بشيء، وإن أصاب الورثة عدما، إلا إذا حاباه الورثة في البيع، فإن حوبي فيه رجع الغرماء عليه بقدر المحاباة فقط، وعملي البائعين من الورثة بالثمن كمما ذكرنا، وهذا الحكم هو رواية ابن القياسم وهو أظهر الروايتين، وفي المدونة: إذا توفي شيخص وفي ماليه وفاء لماعليه من دين، فسباع الورثة من ماله ما سددوا به دينه، ثم اقسمسوا الباقي من تركت فاستهلكوه في شئونهم، فجاء بعد ذلك غريم آخر أقام البينة على دينه، وكان ذلك بعد أن أصاب الورثة عدما، فليس للغريم أن يتبع الغرماء الذين استوفوا ديونهم من الورثة، ولكن يتبع الورثة إذا كان الذي بقي من التسركة يكفي لسداد دينه، فإن كان دينه أكثر رجع على الغرماء بمايصير له عندهم لو أنه كان لثلاثة أشخاص بالسوية، فأعطى الورثة منها دائنين حقهم، ثم جاء الثالث فأقام البينة على دينه فإنه في هذه الحال يتبع الورثة بخمسين دينارا باقى التركة، ويرجع على الغريمين الآخرين بما يكمل نصيبه لو أنه كان حاضرا فحاصهم، وهو لو حاصهم لكان له خمسة أسداس ماله، أي ثلاثة وثمانون دينارا، أخذ منها ٥٠ دينارا، فيسرجع بالباقى وهو ثلاثة وثلاثون دينارا وثلث دينار مناصفة بين الدائنين الآخرين، فيكون لكل منهم ثلاثة وثمانون دينارا وثلث دينار.

فإن لم يترك الميت إلا مقدار الدين الذي دفعه الورثة إلى الغريمين، وهم لايعلمون بالثالث، لم يرجع هذا الغريم الثالث إذا حضر على الورثة بشيء، وإنما

يرجع على الغريمين الآخرين بقدر حصته لو حاصهم، فإن كان الورثة يعلمون دينه عند الأداء إلى الغريمين الآخرين، رجع بحصته أيضا عليهما، فإن أصابا عدمًا رجع على الورثة بها لأنهم أضاعوا حقه بالدفع إلى غيره مع علمهم به، وللورثة أن يتبعوا الغريمين بما دفعوا، يأخذونه منهما عند الميسرة، لأنهما أخذا من التركة فوق مالهما بالمحاصة.

ذلك ما ذهب إليه المالكية ومنه ترى أن رأيهم الأول وهو عدم صحة تصرف الوارث متسق مع قولهم بأن لاملك لوارث في التركة قبل أداء ما عليها من ديون. وأن رأيهم الثاني وهو صحة التصرف ما دام لم يمس حق الدائن لا يتسق معه، إذ كيف يصبح تصرف الوارث في تركة لا يملكها، ولعل مرجع هذا أنهم يعتبرون الوارث خليفة عن مورثه، وأن صحة تصرفه قبل ثبوت ملكه مبنية على هذه الخلافة. أو أنهم يرون أن ما للوارث من حق في التركة يجعل مآلها إليه - إذا ما أدى إلى رب الدين دينه، أو تنازل رب الدين عن حقه - كاف في صحة تصرفه ونفاذه إذا ما اللكية. واعتماد صحة التصرف على مثل هذا الأساس يؤيده بعض الفروع المنقولة عنهم، فقد نقل عنهم أن هبة الوارث في مرض موت مورثه لما سيرثه منه صحيحة الحقيقة إنما يهبه هذه الحصة إذا ملكها، وقيد فرق أكثرهم بين هبة الوارث حال الحقيقة إنما يهبه هذه الحصة إذا ملكها، وقيد فرق أكثرهم بين هبة الوارث حال صححة مورثه وبين هبته حال مرض مورثه، فلم يجعلوها لازمة إلا في حال المرض، لتعلق حقه بها حال ذلك. وإذن فلامانع من أن تكون صحة تصرف الوارث في التركة المدينة من هذا القبيل وإلا فلينظر وجه قولهم بالصحة (١).

رأى الحنابلة: عند الحنابلة كسما ذكرنا روايتان، إحداهما أن الدين يمنع الوارث أن يتملك التركة المدينة سواء أكان لله سبحانه وتعالى أم للعباد وهى رواية ابن منصور، ويراها بعض الحنابلة عامة تعم الدين المستغرق وغير المستغرق ويراها آخرون خاصة بالدين المستغرق. والأخرى أن التركة المدينة تنتقل بالوفاة إلى الورثة مشغولا بالدين، ولا يمنع الدين الوارث أن يتملكها، وهى أصح الروايتين واختارها أبو بكر والقاضى يعلى وأصحابه، وقال ابن عقيل إنها المذهب.

<sup>(</sup>۱) راجع الرهوني ج ۷ ص ۱۷۲.

وبناء على الرواية الأولى يكون تـصرف الوارث فى التركة المدينة قـبل أداء الدين فاسـدا، لأنه تصرف فيـما لايملك، كما جـاء فى الشرح الكبير، وكذلك الحكم عند قليل ممن اختاروا الرواية الثانية، لأن الوارث -وإن كان مالكا عندهم- يمنع من صـحة تصرف تعلق حق الدائنين بالتركة كمـا يمنع الرهن الراهن من أن يتصرف فى الرهن لتعلق حق المرتهن به، وهذا رأى مرجوح كما بينا.

أما على رأى الجمهرة من المالكية الذين اختاروا الرواية الثانية فتصرف الوارث فيها صحيح نافذ ما دام لم يمس حق الدائنين. فإذا باع شيئا منها أو وهبه أو رهنه صح تصرفه ونفذ إن قضى الدين أو التزمه، فإن لم يقضه أو التزمه فعجز عن وفائه، ولم يجد الدائن وفاء إلا من الشيء المتصرف فيه، فسخ التصرف، لا فرق في ذلك بين الدين المستغرق وغير المستعرق، وهذا هو المذهب. قال صاحب كشاف القناع: ومقتضى هذا أن الوارث إذا التزم الدين فامتنع عن أدائه مع قدرته على ذلك أجبر على الأداء ولم يفسخ البيع. ومن الحنابلة من يرى أن تصرف الورثة في التركة يترتب عليه مطالبتهم بديونها وإن لم يضمنوها، لأن إقدامهم عليه يعتبر كأنه ضمان لها، ولكن أيطالبون حينئذ بالديون كلها وإن زادت عن قيمة التركة أو يطالبون بمقدار قيمتها فقط؟ روايتان «راجع القواعد».

هذا إذا كان التصرف والدين قائم، فإذا تصرف الوارث ولا دين، ثم طرأ بعد ذلك دين، بأن رد مبيع باعه المورث قبل موته لظهور عيب فيه، أو ضمن المورث بعد موته قيمة حيوان تردى في حفرة حفرها في غير ملكه حال حياته، فلم يقم الوارث برد الثمن في الصورة الأولى، ولا بدفع الضمان في الصورة الثانية، كان لصاحب الحق حينئذ طلب في التصرف فيتبع أعيان التركة أني وجدت ليستوفى منها حقه، وقد ذكرنا مثل هذا الحكم عن الشافعية. قال ابن رجب في قواعده: ومقتضى ما ذكروه من أن تصرف الوارث في التركة المدينة ينفذ إذا أدى الورثة الدين، أنه لا ينفذ إلا بأدائه جميعه ولوكان أكثر قيمة من التركة، ولكن جاء في الكافي أن الورثة إذا تصرفوا في التركة لا يضمنون بتصرفهم إلا الأقل من قيمة التركة ومقدار الدين، وعلى ذلك إذا كان مقدار الدين أكثر من التركة قيمة فأدوا إلى الدائنين قيمة أعيان التركة فقط نفذ تصرفهم. وهذا أظهر، لأن لهم قبل التصرف كما سيأتي أن يستخلصوا أعيان التركة بأداء قيمتها إلى الغرماء لا بأداء ديونهم إذا مازادت عن قيمتها.

ومما تقدم يتبين لنا أن رأى الحنابلة على ما اختساره الجمهور مستفق مع رأى المالكية، وإن اختلف الأساس فيما بينهم.

وإذن فالنتيجة الإجمالية أن للأئمة في حكم تصرف الوارث في التركة المدينة ثلاثة آراء :

الأول: عدم صحة تصرفه فيها مطلقا سواء أحاط الدين بها أم لم يحط. وهو قول جمهرة الشافعية وقول لبعض المالكية ومقتضى رواية عن أحمد، وعلى هذا الرأى لا ينقلب التصرف صحيحا بسداد الدين أو بالنزول عنه من أصحابه.

الثانى: عدم صحة تصرف فيها إذا كان الدين محيطا بها ويقع فى هذه الحال باطلا فلايصح بعد ذلك إذا سدد الدين أو تنازل عنه ربه. أما إذا كان غير محيط فيصح تصرفه كما بيناه من قبل إذا لم يضر بالدائن وهو رأى جمهور الحنفية.

الثالث : صحة تصرف الوارث فيها مطلقا أحاط الديس بها أم لم يحط بشرط ألا يمس حقوق الدائنين على ما بينا، وهـو قولي جمهـرة المالكية وجمـهرة الحنابلة. وهذا القول عندي هو أرجح الأقـوال وأولاها بالقبول، فقد رجحنا فـيما مضى قول من ذهب إلى أن الوارث يتملك التركة المدينة بمجرد الوفاة مثقلة بحقوق الدائنين، لأنه أبعد الأقوال عن افتراض أمور غير موجودة، وأشدها اتساقا مع القواعد كما بينا، ولأن سبب الملكية قد تحقق وهو الوراثة الناشئية عن الوفاة فيترتب عليه أثره وهو ملك الوارث. غير أن ذلك الملك لا يسقط حقوقا للدائنين تعلقت بمال المتوفى، فسيثبت فيه صع بقاء الحقوق متعلقة به، وإذا ثبت وجب أن يترتب عليه أثره وهو صحة التصرف في ذاته على ألا يمس هذه الحقوق القائمة المتعلقة بالمال، فإذا مسها وجب إبطاله، وهذا القدر كاف في رعاية هذه الحقوق وكافة بقائها والمحافظة عليها، فلا ينبغي أن يتجاوز - من غير ضرورة - إلى ما هو أبعد أثرا فيحكم بعدم ثبوت الملكية للوارث في التركة المدينة حتى يبني على ذلك بطلان التصرف فيها بطلانا تاما، وهذا هو رأى الحنابلة على أصبح الروايتين عندهم، فقد علمت أنهم يجعلون الوارث مالكا للتركة المدينة بمجرد الوفاة مع تعلق حقوق الدائنين بها، وأن تصرفه فيها قبل أداء الدين نافذ إذا ما قضى الدين أو وجد الدائن في باقى التركة وفاء أو تنازل عنه ربه أو التزمه الوارث وكان موسرا إلى آخر ما ذكرنا.

ذلك نظر فقهاء الشريعة أما ما أخذ به القانون المدنى المصرى فهو ينص على أن التركة تنتقل بمجرد الوفاة إلى الورثة محملة بحق عينى تبعى لصالح دائنيها هو بمثابة رهن ولكنه رهن قانونى إذ إن مصدره القانون وليس الاتفاق، وذلك شبيه بما ذهب إليه الشافعية من القول بأن التركة المدينة تعد مرهونة رهنا جعليا شرعيا.

وهذا الحق العينى لأ ينفذ فى حق الغير الذى يتسصرف له الوارث إلا إذا تم شهره إذ تنص المادة ٩١٤ مدنى عملى أنه إذا لم تكن التركة قد صفيت وفقا لأحكام التصفية جاز لدائنى التركة العاديين أن ينفذوا بحقوقهم أو بما أوصى به لهم على عقارات التركة التى حصل التصرف فيها أو التى رتبت عليها حقوق عينية لمصلحة الغير إذا أشر بديونهم وفقا لأحكام القانون، وقد بينت المادة ١٤ من قانون الشهر العقارى هذه الأحكام كما نصت المادة ٩٧٨ / ٢ مدنى على أن يكون لقيد الأمر الصادر بتعيين المصفى من الأثر فى حق الغير الذى يتعامل مع الورثة فى شأن عقارات التركة للتأشير المنصوص عليه فى المادة / ٩١٤ .

ويستفاد من ذلك أن تصرف الوارث في عقارات التركة قبل سداد الديون يعتبر تصرفا صادرًا فيما يملك فلا يستطيع الدائن الذي تعلق حقه بأموال التركة أن يحتج بهذا الحق في مواجهة من تصرف له إلا إذا كان قد شهر في الوقت المناسب.

ذلك أنه إذا تصرف الوارث في عقار من عقارات التركة ولم يؤشر الدائن بحقه أو لم يقيد الأمر الصادر بتعيين المصفى إلا بعد مضى سنة من تاريخ شهر حق الإرث فلا يستطيع الدائن أن ينفذ بحقه على ذلك العقار إلا إذا كان التأشير أو القيد سابقًا على شهر التصرف، فإذا كان التصرف قد شهر قبل التأشير أو القيد انتقلت ملكية العقار إلى المتصرف له خالصة من حقوق الدائنين، ومثل هذه النتيجة لا يستطاع التسليم بها إلا إذا كان المتصرف له قد تلقى الملكية من مالك.

ويتضح من هذا أن نصوص التقنين المدنى وقانون الشهر تقوم على أساس انتقال أموال التركة إلى الورثة بمجرد الوفاة مع تعلق حق الدائنين بها، وقد جاءت هذه النصوص مطلقة فى خصوص هذا المبدأ بلا تفرقة بين تركة مدينة وأخرى غير مدينة، ولا يقدح فى سلامة هذا ما جاء فى المادة ٨٨٤ مدنى إذ ما جاء فيها من الحظر إنما يراد به تمكين المصفى من القيام بعملية التصفية على الوجه الأكمل ولا ما نص عليه فى المادة / ٨٨٩ مدنى إذ المقصود منه بيان خلوص باقى أموال التركة للورثة بعد سداد الديون ولا نعنى أن الورثة لم يكونوا ملاكا قبل هذا السداد.

وبناء على ما تقدم تكون مسئولية الوارث عن ديون التركة في حدود ما ورثه من أموال عن مورثه وهذا ما ذهب إليه بعض الحنابلة.

وما دمنا قد بينا أن التانون المدنى يذهب إلى أن الورثة يتمكنون بمجرد الوفاة فإن تصرفهم فى التركة مطلقا يعتبر تصرفا صادرا فى ملكهم ويقع لذلك صحيحا ولايحول دون الصحة أن يكون المال الذى ورد عليه هذا التصرف مثقلا بحق عينى لصالح دائنى التركة إذ لا يمس هذا التصرف حق الدائن فلا يستطيع أن يتبعه فى يد من تصرف معه(١).

من أسباب تملك الأعيان العقود من بيع وهبة ووصية وإجارة ومنزارعة ومساقاة وصلح وجعالة وقسمة.

والعقود على العموم يجب أن تؤسس على رضا العاقد، فعقود المكره فاسدة عند جمهور الفقهاء وعلى ذلك لا تلحقها الصحة بعد وجودها، وذلك خلافا للحنفية الذين يجعلون عقود المكره فاسدة ولكنها تصح بإجسازة المكره بعد زوال الإكراه عنه ومن ثم وصفهـا زفر بأنها عقود موقوقـة لا فاسدة. ولسنا الآن بصدد بيان العقود والتعريف بحقائقها وطبائعها وأركانها وشروطها وما يترتب عليها من التزامات ونتائج، ولكنا بـصدد بيان أن الشارع الإسلامي قد جعلهـا أسبابا لترتب آثارها عليها ترتيبا جعليا عند استيفائها جميع شروطها التي تعد بها عقودا صحبيحة. والذي يعنينا الآن من ذلك أن من العقود ما يعد سببًا لكسب ملكية الأعيان مئل البيع فإنه يفيد البائع ملكية الثمن ويفيد المشترى ملكية المبيع بتمام العقد دون توقف على القبض عقارا كان أم منقولاً، غير أن تصرف المشترى فيه قبل قبضه محل خلاف بين الفقهاء يرجع في تفصيله وبيانه إلى كتاب البيع. والبيع دائما يكون عينا إلا في السلم فإنه يكون دينا في الذمة ليستوفى بالعين والثمن إما عين إذا وقع عـقد البـيع على عين وإمـا دين إذا وقع على دين في الذمـة وعندئذ يستوفي بالعين، والهبة تفيد ملك العين فهي لا تكون إلا في الأعيان ويملك بها الموهوب له العين الموهوبة بعد الإيجاب والقبول بقبضها، والوصية تفيد ملك العين إذا كانت وصية بعين فيملك الموصى له العين الموصى بها أو الحصة الشائعة الموصى بها من عين بوفاة الموصى مصرا على وصيـته وقبول الموصى له الوصية دون. توقف على قبض وقد لا يتوقف الملك الثابت بها على القبول كما في الوصية للحمل عند

<sup>(</sup>١) راجع الملكية للدكتور الصدة ص ٧٢٧ وما بعدها ٤٨٧.

الحنفية أو لمن لايحصون فيشت الملك للحمل بولادته حيا، ويشت الملك لمن لا يحصون في العين الموصى بها بإقباضهم إياها، أما قبل الإقباض فهم مجهولون ولا ملك مع جهالة المالك وإنما يتعلق بالتركة عندنذ مجرد حق لله تعالى مصرفه الجهة الخيرية الموصى لها.

أما إذا كانت وصية بنقود فإن التركة تعتبر بتمامها مثقلة بالمبلغ الموصي به حقا لملموصى له، وإن كانت وصية بمنفعة أفادت الموصى له ملك المنفعة، ومن الفقهاء من ذهب إلى أن الوصية في جميع أحوالها لا يتوقف التملك بها على القبول فيثبت الملك فيها للموصى له بمجرد وفاة الموصى ولا تنفذ في أكثر من ثلث التركة إلا بإجازة الورثة وفي إجازتها للوارث خلاف - تراجع أحكام الوصية.

والإجارة إذا كانت الأجرة فيها عينا أفادت تملك المؤجر العين بمجرد العقد عند الجمهور وباستيفاء المنفعة، والمعقود عليها عند الحنفية والمزارعة عقد على العمل في الأرض ببعض الخارج والخارج من الأرض عين يتملكه الزارع بعقد المزارعة مع العمل في الشجر ببعض ثمره وذلك عين يتملكها المساقي بالعقد وبالعمل في الشجر، والصلح عقد قاطع للنزاع الماثل بين متخاصمين، فإذا كان محل الخصومة عينا وكان بدل الصلح عينا كذلك تمثل الصلح بأقرب العقود إليه فأفاد في البدلين ما تفيده تلك العقود، والجعالة كالإجارة تفيد ملك الجعل بالتزام الجاعل وإتمام العامل العمل محل الالتزام. والقسمة تقوم على تميز نصيب السائع في المال المشترك على ما فصلناه في بيان القسمة من أنها بالنظر إلى ما يأخذه الشريك من أنصباء شركائه نظير ما تركه لهم من نصيبه فيستفيد كل شريك بالقسمة ملك بعض أجزاء العين المشتركة.

ومما يلاحظ أن تملك الأعيان كما يكون بالعقد الذي ينشأ - ويوجد بالإيجاب والقبول على ما بيناه آنفا - كذلك قد يكون بالإرادة المنفردة كما في الشفعة عند من يرى من الفقهاء أن الشفيع يتملك بعبارته الدالة على إرادة التملك بها بناء على إرادته وحدها وكما في الشريك في الدين المشترك بالنسبة لما يقضبه أحد الشركاء منه فإنه يتملك في المقبوض وهو عين حصة بنسبة ما له في الدين المشترك، وكما في اللقطة عند بعض الفقهاء بعد التعريف بها وانقضاء مدته فإن الملتقط بتملكها بإرادته المنفردة وكما في تملك الأب ما لولده عند الحاجة إليه وعدم احتياج الولد إليه فإنه يتملكه بعبارته المنائل المنبثة في أبواب الفقه.



#### أسباب ملك المنفعة

تضمن كلامنا فيما سبق بيان ملك المنفعة وبيان حق الانتفاع والفرق بين ملك المنفعة وملك حق الانتفاع، وأن حق الانتفاع يعد من الإباحة، ومن أحكامها قصر الانتفاع على من له هذا الحق دون غيره، وبينا أن الملكية في المنافع قد تكون شائعة وذكرنا أسباب ملك المنفعة في بيان الملكية الشائعة (۱) وذلك مايغنينا عن إعادتها مرة أخرى، ولا يمنعنا ذلك من أن نذكر أن عقد الصلح إذا ما كان من قبيل الإجارة مثل أن يكون بدل الصلح منفعة عين معينة مثلا أفاد ملك المنفعة باعتباره إجارة وأن عقد المساقاة والمزارعة كلاهما يفيد مالك الارض ومالك الشجر ملك منفعة المساقى والمزارع، وأن نشير هنا إلى أن المنافع التي تقبل الملك يشترط فيها أن تكون مباحمة فلا تملك المنافع المحظورة كمنفعة الخنزير والميتة وأن تقبل المعاوضة عليها فلا تملك دور العبادة، وأن تكون متقومة فيلا تملك منفعة التافة الحقير كحبة أرز ولا منعفة استئجار الاشجار لتجفيف الثياب أو للجلوس في ظلها، وأن تكون علوكة فلا تملك منفعة الاستنجار على علوكة فلا تملك منفعة والحج المفروض على مؤديه، وأن تكون معلومة فيلا تملك منفعة الصلاة المفروضة والحج المفروض على مؤديه، وأن تكون معلومة فيلا تملك منفعة محجهولة كمن استأجر آلة لايدرى فيم تستعمل.

صفحة ۳، وما يعدها.

### رَفَّحُ بعِن ((لرَّبَّئِ) (الْفِضَّ يُّ (أُسِلَتَهُ (الْفِرُهُ (الِنِوْهِ وَكُرِسَ

#### أسباب نهلك الحقوق

ليسبت الحقوق في واقع أمرها إلا مصالح وليست المصالح إلا من قبيل المنافع، غير أن المنافع نوعان: حقوق شرعها الله سبحانه وتعالى لأصحابها بناء على أسباب تترتب عليها لضرورة وحاجات يتاطلبها صلاح المجتمع ونظامه واستقراره وتوفير وسائل العيش والحياة الميسرة لأفراده، وقصدا إلى سد حاجتهم وتحقيق السلام بينهم، وهي أنواع كثيرة عديدة منها ما يتعلق بالأموال، ومنها ما يتعلق بالأسرة، ومنها مايتعلق بالنفوس، إلى غير ذلك كحق الولاية على النفس، وحق الولاية على النفس، وحق الولاية على المار، وحق الطاعة على الزوجة لزوجها، وعلى الرعية للأمير وحق الضم وحق المشاركة في ولاية الأعمال العامة وغير ذلك من الحقوق.

ومنافع أو حقوق تكتسب من الأعيان أو تترتب على العقود أو على الالتزام على وجه عام وهي عديدة مختلفة باختلاف أسبابها مختلفة الأحكام باختلاف موضوعاتها وما تتعلق به، فماكان منها مكتسبا من الأعيان فقد سبق بيانه وبيان أسبابه، وما كان منها غير مكتسب من الأعيان بل رتبه الشارع على التعاقد والالتزام أو التكليف أو نحو ذلك فليس من اليسير جمعه وبيانه تحت عنوان عام كهذا، ولذا كان بيانه وبيان أسبابه في ثنايا دراسة الفقه على العموم وما يحويه من عقود والتزام وتكليف ونحو ذلك. والله موفق للصواب.

## رَفْعُ ميں ((رَجِيُ الْهُجَنِّ يَ (أَسِكْتَ) (الْإِرْدوكِيـــي

# محتويات الكتاب

| ــــة      | الصفح                                   | ضــــوع           | المسو      |
|------------|-----------------------------------------|-------------------|------------|
| 0          |                                         |                   | <br>       |
| ٦          |                                         | ة في اللغة        | الحز       |
| ٧          | ••••••                                  | ق في الغقم الوضعي | الد        |
| ٨          |                                         | اع الحقوق         | انو        |
| 1.         |                                         | سام الحقوق الخاصة | اق         |
| 17         | *************************************** |                   |            |
| ۱۸         |                                         | •                 |            |
| 24         |                                         |                   |            |
| 40         |                                         |                   |            |
| 77         | -ئان                                    |                   |            |
| ٣٠         |                                         |                   |            |
| ٣٨         |                                         |                   |            |
| ٣٩.        |                                         |                   |            |
| <b>{</b> + |                                         |                   |            |
| ٤٨<br>م    | ·····                                   |                   |            |
| ۵۱<br>۵٦   |                                         | وابع الهلک        |            |
| ٥٩         | 41                                      | "                 |            |
|            | ائصها                                   |                   |            |
| 77         |                                         |                   |            |
| YY         | ·                                       |                   |            |
| ٨٠         | · ·                                     |                   |            |
| 44.        |                                         | اصر الهنديية      | <u>.48</u> |

| <u>ــ</u> ــة | الصفح                                   | المسوضيين                            |
|---------------|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| λ <b>ί</b>    |                                         | حماية الهلكية                        |
| ٨٧            |                                         | قيود الهلكية                         |
| 9+            |                                         | الملكية واسسما                       |
| 90            |                                         | نظرية التعسف في استعمال الحق         |
|               |                                         | قيود الجوار : الجوار الجانبي         |
| ۲٠۱           |                                         | الجوار الراسي                        |
| 117           |                                         | قيود الارفاق او الارتفاق             |
| 110           | ·                                       | اسباب ثبوت هذه الحقوق                |
| 114           |                                         | حق الشرب                             |
| 177           |                                         | حق المجرس                            |
| 174           |                                         | حق المسيل                            |
| 178           |                                         | حق المرور                            |
| 170           |                                         | القيود الإرادية                      |
| 174           |                                         | اقسام الملكية بالنظر إلى صورتها      |
| 171           |                                         | احكام الهلكية الشائعة                |
| 144           |                                         | طبيعة حق الشريك الشائع               |
| 148           | *************************************** | احكام العلكية الشائعة فى غير الأعيان |
| 127           |                                         | ملك الشريك إما قبضه من الدين         |
| ١٤٨           |                                         | الهلكية الشائعة في الهنافع           |
| 10-           |                                         | العارية                              |
| 107           | ·                                       | الوصية                               |
| 104           |                                         | الوقف                                |
| 101           |                                         | الإقطاع                              |
| 109           |                                         | الوراثة                              |
|               |                                         |                                      |

الصفحـة

459

| Y T 9 ,      | أحكام المعادن والكنوز – أنواع الغلزات    |
|--------------|------------------------------------------|
| 787          | حکم الکنز                                |
| ÝŁY          | الأرض الموات وإحياؤها                    |
| 719          | سبب زملکها – الإحياء واثره               |
| YO1          | التحجير                                  |
| Y00          | الحيازةا                                 |
| Y7.          | رُهلک اللقطة                             |
| Y7Y          | الإقطاع                                  |
| Y70          | वटवंगी                                   |
| Y7Y          | أسباب استحقاقها                          |
| YY1          | تزاحم الشركاء                            |
| YY0          | ثبوت حق الشفعة بالجوار                   |
|              | مراتب الشفعاء                            |
| بب ثبوتها۲۷۸ | اختلاف الفقهاء فيما نجب فيه الشفعة وفى م |
| YA1          | متى يثبت حق الشفعة للشفيع                |
| ۲۸۳          | المشفوع به والوراثة في الشفعة            |
| YA0          | طريق الأخذ بالشفعة                       |
| 79.          | طلب التقرير ـ وقته ـ مكانه               |
| 791          | طلب الخصومة                              |
| 791          | القضاء بالشفعة                           |
| 790          | غيبة بعض الشفعاء                         |
| ٣            | تزاحم الشركاء فى القانون                 |
| ٣٠٢          | الك بالشفعة                              |
|              | الشفعة عند غير الننفية                   |

| الصفحية | لــوصــــوع                     |
|---------|---------------------------------|
| ٣٠٦     | ما يجب على الشغيع أداؤه         |
| ٣٠٨     | التأجيل في الثمن                |
| ٣١١     | تصرف المشترس في المشفوع فيم     |
| ٣١٣     | زيادة المشفوع فيه فى يد المشترى |
| ٣٢٠     | أسباب سقوط الشفعة               |
| ۳۲۷     | الوراثة                         |
| T       | أسباب ملک الهنفعة               |
| ٣٤٦     | أسباب زملك الحقوق               |
| T{Y     | محتويات الكتاب                  |

# رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَّهِ (الْهُجَّنِّي (سِيكنتر) (البِّرْ) (الِفِرُوفِي بِسِي

رَفْعُ معب (لرَّحِمْ الْهُجِّنِيُّ رُسِلُنَهُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفُ مِنِّ رُسِلُنَهُ (لِنِيْرُمُ (لِفِرُوفُ مِنِّ رَفَعُ عِم (لرَّحِلِجُ (الْفَجَنَّرِيُّ عِم (لاَرَّحِلِجُ (الْفَجَنِّرِيُّ (أَسِكِنَهُمُ (الْفِرْدُوكُسِسَ